



مبلة سنوية محكمة، مبالها الثقافة والتراث دراسة وإبداعا السنة الحادية والأربعين | 1446 هـ - 2024 م عدد مزدوج: 69/70

> ا المحرير المسؤول ال. ه. محهر ولد لأعهَر

رئيتُ التَّحرير و. حهير بن سيف اللنوفلي

> إشراف و. لأحهرو حبيبي

## المنظهة المربية المتربية والاثقافة والعلوم المنظهة المربية الاثقافة

#### الهشة العلمية

الأستاذة الدكتورة أمال قرامي، جامعة منوبة، تونس
الأستاذ الدكتور القادري بوتشيش، جامعة مكناس، المغرب
الأستاذ الدكتور عبد الودود ولد عبد الله، جامعة نواكشوط، موريتانيا
الأستاذ الدكتور سعدي إبراهيم الدراجي، جامعة بغداد، العراق
الأستاذ الدكتور سامح مهران، أكاديية الفنون، مصر
الأستاذ الدكتور عبد اللطيف مرابط، جامعة سوسة، تونس
الأستاذ الدكتور على بن تهيم، مركز أبو ظبي للغة العربية، الإمارات العربية المتحدة
الأستاذة الدكتورة مريم بوزيد سبابو، المركز الوطني للبحوث في عصور ما قبل التاريخ وعلم الإنسان، الجزائر

المراجعة والتحرير والتنسيق: الدكتور المصطفى حمادى

#### المراسلات

المجلة العربية للثقافة - المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم تونس ص. ب. 1120 - القباضة الأصلية 1000 الهاتف: 900 013 (+216) - الفاكس: 668 684 71 (+216) العنوان الإلكتروني: culture@alecso.org.tn

تُعبّر المشاركات عن آراء كتّابها، ولا تُعاد لأصحابها نُشرت أم لم تُنشر

المجلة العربية للثقافة / المنظمة العربية للتربية والثقافة العلوم عدد مزدوج: 69/70 - سنويّة - تونس 2021 ISSN: 0330 - 7042

ديسمبر 2024

التصميم: السيد توفيق الساسي

مطبعة المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم جميع حقوق النشر والطبع محفوظة للمنظمة

## المحتــوي

| صدير                                                                                          | 5         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| صدير<br>أ. د. محمد ولله أعمَر<br>لمدنية والثقافة                                              |           |
|                                                                                               |           |
| اً.د. منجي الزيدي                                                                             |           |
| لدمير التراث الثقافي في قطاع غزة (دراسة العدد)                                                |           |
| د. حمدان طه                                                                                   | *         |
| حديات وآليات "إعادة" صياغة السياسات الثقافية في الدول العربية                                 | <b>53</b> |
| د.ة مروة علمي                                                                                 |           |
| لسوق الثقافية العربية المشتركة: الآليات، الأهداف، الانعكاسات والتحديات                        | 8         |
| د.ة مريم مهاجي اللهندسة الثقافية زمن التحولات الرقمية                                         | ,         |
| لهندسة الثقافية زمن التحولات الرقمية                                                          | 83        |
| د. منجي المبروكي                                                                              |           |
| د. منجي المبروكي للمرابية وخطاب الهيمنة                                                       | 95        |
| د. رضا الأبيض                                                                                 | · ·       |
| لوسيط الإلكتروني في محيط المؤسسة الثقافية: بين الفعل الثقافي الرصين<br>ومخاطر الغياب والتدجين | 109       |
| د. فريد الصغم ي                                                                               | · ·       |

| 119 | العولمة الإعلامية وانعكاساتها على القيم الثقافية للشباب العربي                                                                                      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 131 | العولمة الإعلامية وانعكاساتها على القيم الثقافية للشباب العربي  د. عادل الوشناني محددات صياغة سياسة ثقافية الآن                                     |
| 143 | عماد أبع غاني عماد أبع غاني من البرمجة الثقافية الى الهندسة الثقافية عمد لحبيب الخضرادي                                                             |
| 161 | د. محمد لحبيب الخضراوي دور الثقافة في تعزيز الوعي برهان الاستدامة خ.ة جميلة المهلي                                                                  |
| 177 | سياسات المسرح العربي في محكّ التفكير العابر للحدود                                                                                                  |
| 209 | الاعلام والثقافة الموجهة للشباب مفارقة ومقاربة بين الراهن والممكن؟                                                                                  |
| 229 | الاعلام والثقافة الموجهة للشباب مفارقة ومقاربة بين الراهن والممكن؟  د. الحبيب المبروكي المروكي الخواتم: قوة الثقافة من أجل الاستدامة د. أحمدو حبيبي |
| 241 |                                                                                                                                                     |

#### تصدير

# السياسات الثقافية آلية لتعزيز العمل الثقافي العربي المشترك معالي الأستاذ الكتور: محمد ولم أعمَر المريد العام للبنطبة العربية اللتابية اللهام اللبنطبة العربية اللتابية اللهام

يتفق الخبراء على أن السياسات الثقافية هي مجموعة الإجراءات والقوانين والبرامج التي تتبناها الدولة أو المؤسسات المعنية لتنظيم، وحماية، وتشجيع، ودعم الأنشطة المتعلقة بالفنون والقطاعات الإبداعية، بالإضافة إلى الثقافة بشكل عام. بمعنى آخر، هي مجموعة القيم والمبادئ التي توجه المجتمع في شؤونه الثقافية. وتُعتبر السياسات الثقافية بمثابة خارطة الطريق التي توجه مسار التنمية الثقافية في أي مجتمع. فهي تلعب دوراً حيوياً في تشكيل الهوية الوطنية، وتعزيز التماسك الاجتماعي، ودعم الإبداع والابتكار.

كما تلعب السياسات دورا رئيسيا في تعزيز الهوية الثقافية والسلم الأهلي وبناء المجتمعات المتماسكة والمتطورة. فهي تعكس هوية الأمة وتساهم في تحقيق التنمية المستدامة. ومع التغيرات المتسارعة في العالم، أصبح من الضروري إعادة النظر في هذه السياسات وتحديثها لتلبية احتياجات العصر وتطلعات الأجيال القادمة.

ومن خلال حوكمة قطاع الثقافة تضع السياسات الثقافية القواعد لمفهوم "إتاحة الثقافة" أو "الوصول للثقافة" (Access to Culture) الذي يشير إلى ضمان وصول الموارد والخدمات الثقافية إلى جميع أفراد المجتمع، بغض النّظر عن خلفياتهم الاجتماعية والاقتصادية. يتضمن ذلك القدرة على الوصول للخدمات الثقافية من مسرح، وسينما ومعارض فنية، وأيضا إلى المكتبات، المتاحف، والمراكز الثقافية. كما يشمل هذا المفهوم توفير المرافق الثقافية في الأماكن النائية والبعيدة، وضمان حق الفئات الهشة في الحصول على الخدمات الثقافية.

وتساهم السياسات الثقافية في تحقيق العدالة الثقافية وضمان وصول الجميع إلى الفعاليات والخدمات الثقافية بكافة أشكالها، وتحتاج الدول العربية، مع اختلاف السياقات، إلى سياسات ثقافية تركز على تطوير البنية التحتية الثقافية، وتأهيل القدرات البشرية القادرة على تفعيل السياسات بكفاءة ومراقبتها وتقييمها بشكل دورى.

وفي إطار التزام المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بتعزيز قوة الثقافة من أجل التنمية والسلم والامن الاجتماعي، أطلقت المنظمة عددا من المبادرات الرامية إلى تشجيع الدول العربية على تحديث آليات العمل الثقافي، وتحديث السياسات الثقافية لتتناسب مع الواقع الجديد ومواكبة التطورات التكنولوجية والاجتماعية والاقتصادية المتسارعة، وتعزيز المشاركة المجتمعية ودعم الإبداع والابتكار، وتعزيز التنوع الثقافي وبناء اقتصاد المعرفة. ومن هذا المبادرات تنسيق المنظمة لعمل المجموعة العربية أثناء النقاشات التحضيرية لقمة السياسات الثقافية 2022 في المكسيك التي أكدت على قيمة الثقافة كحق أساسي للإنسان وكقوة دافعة للتنمية المستدامة، كما واصلت المنظمة القيام بدورها أثناء النقاشات المحضرة لقمة السياسات الثقافية ببرشلونة 2025. أطلقت المنظمة كذلك برنامجا طموحا لتأهيل القيادات في مجال سياسات وحوكمة الثقافة استفادت منه خلال عام 2024 الدول العربية الأكثر احتياجا وهي: الجمهورية الإسلامية الموريتانية والجمهورية اليمنية، وجمهورية جيبوتي، وجمهورية الصومال الفيدرالية، وجمهورية جزر القمر الاتحادية، وجمهورية السودان. وسيواصل هذا البرنامج حضوره في الدول العربية خلال العام القادم. وتعمل المنظمة على التحضير لعقد المؤتمر العربي الأول حول سياسات وحوكمة الثقافة بهدف تعزيز التعاون وتبادل الخبرات والمعارف بين الدول العربية في مجال الثقافة وإطلاق عملية تفكير مشتركة في كيفية استغلال قوة الثقافة في خلق فرص العمل وتحقيق التنمية المستدامة، من خلال إعادة النَّظر إلى السياسات المنظَّمة لقطاع الصناعات الثقافية والإبداعية، كأحد محركات التنمية الشاملة.

ومن أجل تطوير وظائف الثقافة والسياسات الثقافية أطلقت منظمة الألكسو بالتعاون مع وزارة الثقافة في المملكة العربية السعودية مشروع "الثقافة والمستقبل

الأخضر" الذي يهدف إلى مشاركة المعارف والخبرات ورسم سياسات التعامل مع تداعيات التغيُّر المُناخي بالاعتماد على قوة الثقافة وتأثيرها، ويُركز المشروع على عمليات تنسيق الجهود بين الدول العربية من أجل نقل المعرفة، وتبادل الخبرات وإبراز إسهام المنطقة في جهود حماية الكوكب من خلال إدراج قضايا التعامل مع التغيُّر المُناخي ضمن السياسات الثقافية المحلية والإقليمية.

كما شاركت المنظمة في نقاشات صياغة واعتماد إطار اليونسكو لتعليم الثقافة والفنون من أجل تعزيز الانتفاع بالتعليم والثقافة وشمولهما للجميع، وتشكيل فهم أعمق لتعليم الثقافة والفنون في مرافق التعليم النظامي وغير النظامي، وضمان الإدماج الفعال لتعليم الثقافة والفنون في السياسات والإستراتيجيات والمناهج والبرامج ذات الصلة بالثقافة والفنون، وتوسيع نطاق التعاون في جميع مجالات السياسة العامة ودعم دور تعليم والثقافة والفنون في التنمية الاقتصادية والاجتماعية والبيئية المستدامة.

وفي إطار مواصلة الاهتمام بالسياسات الثقافية وعلاقاتها بالبحث العلمي تخصص المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم عددا مزدوجا من "المجلة العربية للثقافة" لمجال سياسات وحوكمة الثقافة. وقد شارك في هذا العدد نخبة من الكتاب والباحثين من الدول العربية، وتضمن مقاربات ودراسات من زوايا واهتمامات مختلفة مثل إشكالية المدنية والثقافة، وهو موضوع مُهِمٌ بقدر أهميّة التّوسّع الحضريّ المتنامي الذي يشهده العالم اليوم من جهة، والدّور الاستراتيجيّ الذي تقوم به الثقافة في مواجهة تحديات هذا التّوسع وما يستتبعه من تحوّلات اجتماعيّة واقتصاديّة وسياسيّة وثقافيّة من جهة أخرى. وخصصت المجلة العربية للثقافة في هذا العدد، حيّزا مهما لدراسة معمقة وموثقة لجرائم الاحتلال الإسرائيلي في تدمير التراث والمواقع والمعالم التاريخية والمؤسسات الثقافية في قطاع غزة (دراسة العدد). كما تناول هذا العدد الخاص أيضا تحديات وآليات "إعادة" صياغة السياسات الثقافية في الدول العربية، والسوق الثقافية العربية المشتركة: الآليات، الأهداف، الانعكاسات والتحديات، وإشكاليات الهندسة. التحولات الرقمية، والسياسات الثقافية العربية وخطاب الهيمنة.

وتسعى المنظمة من خلال إصدار هذا العدد الخاص إلى تشجيع الباحثين العرب وإعادة موضوع السياسات الثقافية إلى النقاش العام ودعم مجال الدراسات الثقافية في علاقته بتحقيق أهداف التنمية في الدول العربية.

#### المدينة والثّقافة

#### أ.د منجي الزّيدي

#### 1. الموضوع والإشكاليّة

تتناول هذه الورقة البحثيّة بالدّرس علاقة المدينة بالثّقافة. وهو موضوع مُهِمٌ بقدر أهميّة التّوسّع الحضريّ المتنامي الذي يشهده العالم اليوم من جهة، والدّور الاستراتيجيّ الذي تقوم به الثّقافة في مواجهة تحدّيات هذا التّوسع وما يستتبعه من تحوّلات اجتماعيّة واقتصاديّة وسياسيّة وثقافيّة من جهة أخرى.

ثمّة تنوّع كبير في تعريف المدينة. وأَحدَثُ ما تم الاتّفاق عليه نسبيًا هو ما اقترحته جامعة نيويورك بالتّعاون مع UN- HABITAT ويركّز على بُعدَين: بُعد الامتداد الحضريّ (الأجزاء المبنيّة) وبعد الفضاء الحضريّ المفتوح ( يشمل الأجزاء غير المبنيّة من غابات وحدائق ومساحات مفتوحة) (unhabitat.org,p 8). هذا التّعريف وظيفيّ إجرائيّ لا نجد فيه الأبعاد الاجتماعيّة والثّقافيّة التي تُعرِّف المدينة بوصفها مكانا بناه الإنسان ليعيش فيه مع بني جلدته، ومع ذلك اعتبر واضعوه أنّه مناسب لخدمة الهدف المن أهداف التّنمية المستدامة للأمم المتّحدة المتعلّق بالمدن.

مفهوم الثقافة من جهته لا يقلُّ تنوعاً، ولكن ثمّة اتفاقٌ على التعريف الشّامل المنحدر من الانتربولوجيا. هذا التّعريف يؤكّد أنّ الثّقافة هي ما يصنعه الإنسان في الطّبيعة، وهي تشمل أسلوب حياته الفرديّة والجماعيّة، ومنظومة قيمه ومعتقداته، وأساليب تعبيره وفنونه ومختلف إبداعاته. و هي بهذا المعنى مرتبطة عضويًّا بأهمّ تحوّل حضاريّ عاشه الإنسان ألا وهو انتقاله من المجتمعات البدائيّة والزراعيّة و الرّعويّة للعيش في المدن وتشكيل هويّته المكانية (Place identity. Belanche et al. 2021).

<sup>1</sup> أستاذ علم اجتماع الثّقافة وسياسات الثّقافة والشّباب - جامعة تونس

يمكن القول إنّ الثّقافة هي الرّوح التي تسكن جسد المدينة، فهي ثمرة ما حصّله الإنسان من معارف وخيال وتجارب. ولقد توسّعت المدينة وتمدّدت بتكاثر السّكَان، وظلّ شكلها وحجمها مرآة تعكس التّطوّر البشريّ، وظلّ اتساع النّسيج الحضريّ محرّكا من محركات التّغيير الاجتماعيّ في اتّجاه إيجابيّ يظهر بجلاءٍ في مظاهر التّقدّم والرّفاهية، وفي اتّجاه سلبيّ يتجلّى في ظواهر التّدهور البيئيّ والتّفكك الاجتماعيّ وما يصاحبه من ظواهر الاقصاء والاستبعاد والتّفاوت الاقتصاديّ وتجلّياته المتطرّفة في الجريمة و العنف. هناك تراث سوسيولوجي لا يُستهان به في الاهتمام بالمدينة كحقل اجتماعيّ. وجذور علم الاجتماع الحضريّ تمتدّ إلى القرن التّاسع عشر تاريخ ميلاد المدينة الحديثة (Isin,2003; Borer, 2013). وقد أُولَت دراسة السّياسات الثّقافية، رغم محدوديتها، دور الثّقافة في المدينة الحديثة نصيبًا من عملها. (-Agnew&Mer).

الأدبيّات الأمميّة محتشمة ومتردّدة في الصدع ببداهة الأهميّة الاستراتيجيّة للثقافة في رفع تحدّيات التّنمية ومواجهة آثار التّغيير الاجتماعيّ. هذا ما أكّده الأمين العام لمنظّمة الأمم المتّحدة في العام 2011 بالقول: "لا تزال الصّلة بين الثّقافة والتّنمية تنعكس بصورة قاصرة في سياسات التّنمية الدّوليّة، وتظلّ الثقافة مُلحقاً في معادلة التّنمية على النّحو الذي حدّدته مختلف الأهداف والتّدابير الإنائية." ( الزّيدي،2024) . من جانبه تضمّن تقرير مؤتمر السّياسات الثّقافيّة 2022 الدّعوة التي أطلقها الأمين العام للأمم المتّحدة إلى ترسيخ مكانة الثّقافة باعتبارها منفعة عامّة عالميّة، وتضمين خطّة التّنمية المستدامة لما بعد عام 2030 هدفا خاصًا قامًا بذاته يتعلّق بالثّقافة (mondiacult,2022).

العصر الذي تعيشه البشريّة اليوم عصر حضريُّ. "وتُبيّن الاتّجاهات الحاليّة أنّ النّمو الحضريّ سيستمر في التّزايد على نحو واسع وسريع لا سيّما في أفريقيا وآسيا التي من المتوقّع أن تصل نِسَب التّجمّعات الحضريّة فيها بحلول عام 2050 إلى %54 و 64% على التّوالي. ومن المتوقّع أيضا أن يصل عدد المدن الكبيرة بحلول عام 2030 في العالم إلى 10 مدينة يصل عدد سكّان كُلِّ منها إلى 10 ملايين نسمة على الأقل. (Unesco, (b)).

وما من شكً في أنّ التّحضّر وتطوّر المدن يعني ارتفاع مستوى العيش والخدمات والرّفاهة والسّلامة والسّعادة...غير أنّ ذلك لا يخلو من المخاطر والتّهديدات على جميع المستويات. و يؤكّد تقرير المدن في العالم (2022) على أنّ التّحضّر المتزايد يواجه العديد من التّحديات العالميّة الوجوديّة؛ فالمدن لا توجد بمعزل عن التّحديات العالميّة التي واجهها العالم في الخمسين عامًا الماضية بما في ذلك تغيُّر المناخ، وتزايد عدم المساواة، و تكاثر الفيروسات الحيوانيّة المنشأ وغيرها و أحدَثُها فيروس كوفيد/19 التي تسبّب في أسوأ أزمة صحيّة عامّة منذ قرن، وأسوأ ركود اقتصاديّ منذ الكساد الكبير. وستترك هذه التحدّيات، بطرق مختلفة، بصماتها على مستقبل المدن.

وحسب نفس التقرير فإنّ المدن موجودة لتبقى، ومستقبل البشريّة بلا شك حضريّ، ولكن ليس حصريًا في المناطق الحضريّة الكبرى. وسيظل التّوسّع الحضريّ عثابة عملية تحويليّة، ولكنّها غير متساوية وستتطلّب استجاباتٍ متباينة تبعًا لتنوّع السّياق الحضريّ. إنّ السّيناريو الأسوأ بالنّسبة إلى المستقبل الحضريّ يتوقّع عواقب وخيمة على المدن؛ وأبرزها حالة من عدم اليقين الاقتصاديّ، والتّحديات البيئيّة، وتفاقم نقاط الضّعف القاعة. (Unhabitat. 2022)

تهدف هذه الورقة البحثيّة من هذه المنطلقات إلى إلقاء الضّوء على بعض العناصر التي تؤكّد أنّ العلاقة بين المدينة و الثّقافة علاقة عضويّة استراتيجيّة، ومن ثمّ تدعم التّوجّه الفكريّ الذي ينادي بالوعيّ بأنّ الثّقافة ليست شأناً ثانويًا بل هي المَعِين الذي تستلهم منه السّياسات الحضريّة توجّهاتها من أجل مدن إنسانيّة ناميّة وعادلة ومزدهرة.

#### 2. العمران البشريّ والعمران الثّقافيّ

الثقافة بمعنى الانتاج الفنّي والفكريّ مرتبطة بالمدينة كفضاء حضريّ، وبينهما علاقة جدليّة لا يستقيم وجود كليهما من دونها. فمن صفات التّمدّن أن يرافق التّحضّرَ العمرانيّ انتعاشُ الفنون والآداب ومختلف أجناس التّعبير الماديّ والفكريّ. والمدينة ليست مجالا جغرافيا فحسب بل إنّها تحمل في الفكر الانسانيّ منذ القديم دلالات سياسيّة وفكريّة وحضاريّة. ولقد اعتبرها الفلاسفة من مراتب الرّقيّ الإنسانيّ. هذا ما عبّر

عنه الفيلسوف العربيّ الفاراي (950/874) بقوله إنّ "الخير الأفضل والكمال الأقصى إغّا يُنال أولاً بالمدينة، لا بالاجتماع الذي هو أنقص منها... فالمدينة التي يُقصد بالاجتماع فيها التّعاون على الأشياءِ التي تُنال بها السّعادة في الحقيقة، هي المدينة الفاضلة " (الفارابي، 1968، ص 117).

ولقد كان أفلاطون (427 ق. م/ 347 ق.م) من قَبلُ قد أطلق من ناحيته اسم الجمهوريّة على مدينته الفاضلة؛ وهي تضمّ مجتمعًا من طبقاتٍ ثلاثٍ تبدأ بطبقة الفلاّحين والصِّناع، ومن بعدها طبقة المُحاربين، وأخيراً طبقة الحُكّام. ولقد خصّ كلّ طبقة بثقافة معيّنة. فَحَسْبُ الفلاّحين والصّناع تَعلُّم مهنة من المهن، وبالنّسبة إلى المحاربين فثقافتهم واجبةٌ تشمل الموسيقى والرّياضة، أمّا الحُكّام فثقافتهم فلسفيّة عالية. إنّ تسيير الشّأن العام في هذه الجمهوريّة الفاضلة يرتكز على نشاط السّاحة العامّة في المدينة وهي رمز التّمدن والمواطنة حيث يُقام النّقاش وتَجرِي المداولات وتتجسّم المشاركة. كما يحتلّ فيها الفنّانون والشّعراء مكانة مرموقة لأنّ أعمالهم الفنيّة تتُعبّر عن العادات الانسانيّة الشّريفة وهي التي تكسبهم احترام النّاس وإجلالهم. علاقة المدينة بالثقافة في جمهورية أفلاطون الفاضلة تتجسّم أيضًا وأساسًا في مكانة الموسيقى الرّفيعة بوصفها وسيلةً تربويّة معتمدة في سياستها، ذلك بأنّه "عندما يُحقِّق الأولاد بدايةً جيّدة في العزف، فقد نالوا عادة النّظام الصّحيح من خلال الموسيقى، وسترافقهم بدايةً جيّدة في الدّولة قد ينحرف"... (أفلاطون، 1840 صحّ أيّ شيء في الدّولة قد ينحرف"... (أفلاطون، 1940 صحّ 18)

ابن خلدون ( 1406/1332) أيضا أجاد في شرح علاقة المدينة بالثقافة والصّناعات الفنيّة، ذلك بأنّ الاجتماع الانسانيّ يهدف إلى تلبية الحاجات الأساسيّة من الغذاء و الصّحة و التّكاثر والأمن...وأمّا التّمدن و التّحضّر فيتسع مداه ليكتسب بُعدًا ثقافيًّا و فكريًّا وفنيًّا أشملَ. "فإذا تمدّنت المدينة، وتزايدت فيها الأعمال، ووفَّت بالضّروريّ وزادت عليه، صُرِف الزّائدُ حينئذ إلى الكمالات من المعاش. ...وإذا زَخر بحر العمران وطلبت فيه الكمالات، كان من جملتها التّأنّق في الصّنائع واستجادتها... ( وكَثُرُ أصحابها

مثل) مُعلِّم الغناء والرِّقص وقرع الطبول على التوقيع، ومثل الورّاقين الذين يعانون صناعة انتساخ الكُتب وتجليدها وتصحيحها، فإنّ هذه الصّناعة إنّا يدعو إليها التّرف في المدينة من الاشتغال بالأمور الفكريّة وأمثال ذلك..." (ابن خلدون، دت، ص605).

الثقافة من المنظور الخلدونيّ، إذًا، مُلازمةٌ للعمران البشريّ من خلال الصّنائع الفنيّة الشّريفة على حد تعبيره "فالصّنائع في النّوع الإنسانيّ كثيرةٌ ... إلاّ أنّ منها ما هو ضروريّ في العمران أو شريفٌ بالموضوع...أمّا الشّريف بالموضوع فكالتّوليد والكتابة والوراقة والغناء والطّب...وأمّا الكتابة وما يتبعها من الوراقة، فهي حافظةٌ على الإنسان حاجته ومقيّدةٌ لها من النّسيان، ومُبلِّغة ضمائرَ النّفس إلى البعيد الغائب، مُخلّدة نتائج الأفكار و العلوم في الصّحف، ورافعة رُتَب الوجود للمعاني. وأمّا الغناء فهو نَسب الأصوات ومظهر جمالها للأسماع...( ابن خلدون، ص610).

الشّواهد التّاريخيّة على ارتباط المدينة بالثّقافة تتمثّل فيما شهدته المدن عبر العصور من العمارة و الهندسة الحضريّة وأماكن الفنون ومجالس الأدب و الموسيقى و الرّقص، سواء أكان ذلك في البلاطات و القصور أو في المؤسّسات الثّقافيّة كالمكتبات الكبرى على وجه الخصوص. ابن خلدون شرح ذلك عندما اعتبر أنّ المدن العظيمة و الهياكل المرتفعة (إيوان كسرى، أهرام مصر، حنايا المعلّقة بتونس وشرشال بالمغرب، صومعة بني حماد، جامع القيروان، رباط الفتح...) إخّا يُشيّدها المللك الكبير لقدرته على تجميع أصحاب الصّنائع و أهل الفن و الموهبة و الابتكار...(ابن خلدون، ص ص526و 527).

ومن الأمثلة المشهورة أيضا مدينة بغداد عاصمة الدّولة العبّاسيّة التي ورد ذكرها في مقال عبد العزيز الدوري (1991) في الموسوعة الإسلاميّة كمركز ثقافيّ وعلميّ كبير من معالمه بيت الحكمة، وهي مؤسّسة عظيمة للتّرجمة، إلى جانب ما كانت تزخر به المدينة من مكتبات أخرى كانت أحيانا تتحوّل إلى صالونات أدبيّة بما يَشِي باتّساع الحركة الثّقافيّة وثرائها، ويذكر الخطيب البغدادي (2002) في كتابه تاريخ بغداد عددا ضخما من المثّقفين والعلماء والفنّانين الذين كانوا يعيشون هناك...كما شهدت المدينة أيضا انتشار المكتبات العموميّة والمراكز العلميّة مثل دار العلم واحتلّت بذلك صدارة التّأثير

العلميّ من خلال المدرسة النّظاميّة و المدرسة المستنصريّة ..." (Duri, 1991,p926).

كذلك الشّأن أيضا بالنّسبة إلى مدينة القاهرة التي تُعَدّ من أكثر الحواضر التي تزخر بتراث حضاريّ متنوّع يعكس أثرها الكبير في فنون المعمار و النّحت و التّصوير وتنمية صناعات عديدة أخرى، مثل صناعة المعادن و الحلي والنّسيج والخزف و الزّجاج وغيرها، وأسهم في تكوين التّراث الأثريّ و الفنيّ شخصيات "لعبت دورها في تاريخ القاهرة الأثريّ و الفنيّ ي ملوا على ترقيتها بنفوذهم أو بأموالهم، و إمّا كفنّانين وصُنّاع وهبوا جهدهم ومهارتهم بل وأعمارهم في سبيل تخزين هذا التّراث" (الباشا وآخرون، دت، ص 2).

ورد ذِكرُ بغداد والقاهرة هنا كأمثلة تُضاف إلى مدنٍ وعواصم عديدة عبر العصور مثل روما وأثينا وقرطاج وغيرها كثير من الحواضر التي كانت تجمع بين أسوارها، إلى جانب المعالم الحياتيّة اليوميّة، مسارح ومكتبات ومتاحف. تُعدّ من رموز التّراث الإنسانيّ.

#### 3. الثّقافة والمدينة في منعطف الحداثة

لئن كانت الحواضر والعواصم الكبرى معاقلَ للفنون والآداب والفكر، وفضاءات للتّجمّعات الثّقافيّة الجماهيريّة، فإنّ الثّقافة ظلّت حكرا على الطبّقات الاجتماعيّة الميسُورة في المجتمعات التّقليديّة، وأداةً من أدوات الهيمنة، ومظهرا من مظاهر الوجاهة الاجتماعيّة. بيد أنّ التّطوّر التّقنيّ والعلميّ الذي شهدته وسائل النّقل والاتّصال والوسائط الثّقافيّة (المطبعة، صناعة الصّورة، الإرسال الصّويّ...) حوّلها إلى "مواد" قابلة للإنتاج والتّوزيع بكميّات كبيرة ( الكتب والصّحف والمطبوعات الشّعبية والأسطوانات والأفلام والمسرحيّات والمسلسلات الإذاعيّة والتّلفزيونيّة...) ووسّع بالتّالي من دائرة انتشار الإنتاج الثّقافيّ فأضحى قابلا "للاستهلاك الجماهيريّ" (عبر وسائل الإعلام وفضاءات العروض...). كما تشكّلت بفعل الثّورة الصّناعية وتطوّر أنماط الإنتاج وأنظمة تقسيم العمل المجتمعات الجماهيريّة، وظهرت الممارسات الثّقافيّة والتّرفيهية الحديثة وتطوّرت بتطوّر مستوى التّعليم ونمط العيش واتساع المدن وانتشار فضاءات الخدمات ومرافق الحياة العامّة . (الزّبدى، 2016).

رسّخت الثّورة الصّناعيّة أركان النّظام الرّأسماليّ، وبنت المدنَ الحديثة، وأفرزت مجتمع الجماهير. وسّع التّقسيم الجديد للعمل وبروز فئات الأجراء والبرجوازيّة الصاعدة، نطاق الاستهلاك الجماهيريّ. وظهرت أشكال جديدة من الثّقافة تتناسب مع غط العيش الجديد، هي ثقافة ترفيه وتسلية. كما أنّها ساهمت أيضا في ظهور المُواطِن الحديث قارئ الصّحف و المشارك في النّقاش العام و المرتاد لصالونات الفنّ و الأدب، و المُقبل على المعارض الكبرى.

أصبحت المدينة الحديثة فضاءً ثقافيًا وفنيًا واسعا ومتنوّعًا. واحتضنت العواصم الغربيّة الكبرى الفعاليّات الجماهيريّة الضّخمة وتأسّست في القرن 19 المعارض العالميّة لتكون رمزا للحداثة الصّاعدة، ولتُشَكّل فعاليّات تتنافس خلالها البلدان في عرض منجزاتها التّقنيّة والصّناعيّة والتّجاريّة و الفنيّة و المعماريّة؛ فضلا عن أنّها كانت بمثابة فضاء للتّثقيف الشّعبي و التّسلية الجماهيريّة . (Schroeder-Gudehus,2008,p15) . بعد الدّورة الأولى التي احتضنتها لندن سنة 1851 ، تضاعف عدد زوّار المعرض العالميّ في دورة باريس 1876 ليبلغ أكثر من 11 مليون زائر مُعلنًا ولادة المُشاهد/ المُشتري في دورة باريس وصحافة وانتعاش صناعة الفرجة، واندراج مختلف الصّناعات الثّقافيّة من نشرٍ وصحافة وتصويرٍ فوتوغرافيّ و سينمائيّ في السّوق و انخراطها شيئا فشيئًا في القتصاد الماليّ للرّأسماليّة الحديثة.

دشّنت الثّورة الصّناعيّة عصر الحداثة الغربيّة، وهي ليست معزولة عن سياق الثّورة الفرنسيّة على وجه الخصوص. هذه الثّورة كانت نتيجة حركة اجتماعيّة لفئات شعبيّة عانت من الاستغلال والعسف والظّلم الاجتماعيّ والعرقيّ. ولقد اجتمعت عواملها في خضم التّبلور التّاريخيّ للنّظام الرّأسماليّ على أنقاض الإقطاعيّة. وهي أيضا من ثمار عصر الأنوار وحركاته الفلسفيّة والاجتماعيّة، فعدد من قادة هذه الثّورة هم من أبناء ذلك العصر. 2011) Mathieu) ومن بين هؤلاء الفيلسوف ورجل السّياسة الفرنسيّ كوندورسي 1743) 1794/Condorcet الذي صاغ تقريرا عن التّعليم العام اقترح فيه مشروعا تربويًا شاملا كان من أبرز أهدافه تحقيق التّربية السّياسية للمواطنين،

واحتلّ فيه التّثقيف الشّعبيّ مكانة أساسيّة. كما كان مشروعا ثقافيًا للمواطن الحديث يهدف إلى تطوير الحسّ الفنيّ و القدرة على تقييم الأعمال الفنيّة والحكم عليها. فالفنّ من هذا المنظور ليس امتيازا أو حكرا على النّخب المثقّفة فحسب، بل إنّه عماد التّمدن و المواطنة المستوحاة ممًّا ذهب إليه ايمانويل كانط (1804/1724) في "نقد مَلكة الحُكم" (1790).

أضحى "الرهان السياسي للثقافة والتعامل مع الأثار الفنيّة، هو تنمية الذّوق في أوساط جماعة مؤَسَّسةٍ على النّقاش والسّعي نحو تحقيق اتّفاق مشترك، ذلك بأنّ المواطنة من هذه الوجهة هي شكل من أشكال "المجتمع المدنيّ" يختلف عن الجماعات العائليّة القائمة على النَّسب والقرابة..."(p49 Arnaud, 2015), ... ولقد جاء الفصل 11 من "إعلان حقوق الإنسان والمواطن"، إبّان الثّورة الفرنسيّة، ليشير إلى أنّ حريّة الرّأي والتّفكير من أثمن حقوق الإنسان، ولينصّ على أنّه "يمكن لكل مواطن أن يتكلّم ويكتب ويطبع بكل حرية..." (www.legifrance.gouv.fr).

المنعرج التّاريخيّ الذي عاشته البرجوازيّة الغربيّة الصّاعدة بين نهاية القرن 18 وبداية القرن 19 هو السّياق التّاريخيّ الذي استوحى منه هابرماس (Habermas,1978) فكرة الفضاء العام الذي قصد به جملة الأشخاص المجتمعين للتّداول في المسائل المرتبطة بالمصلحة العامّة بما يجعل منها قوّة تعديل بمواجهة السّلطة المطلقة، وحلقة وساطة بين الدّولة والمجتمع؛ وهذا الفضاء يعتمد على الصّحافة و المنتديات الفكريّة و يجسّم بالتّالى أبرز مقوّمات المدنيّة و المواطنة ويرسم ملامح المدينة كفضاء ثقافيّ مدنيّ.

#### 4. الثّقافة والمدينة في سياقات القرن العشرين:

دخلت المجتمعات الحديثة عصر الحداثة بمدنٍ كبيرة ونسيجٍ حضريّ آخذ في الاتساع والتشابك، وبمواطنين أكثر تعليمًا وانتفاعًا بالمنتجات الثقافية من كتب ومجلات وعروض سينمائيّة وحفلات ومتاحف. أُعيِد تشكيل هندسة المدينة لتتلاءم مع الثقافة الصّاعدة بشوارع وجادات وساحات تتسع لجماهير متعطّشة للفن على غط ما قام به هوسمان 1891 /1809 (HAUSSMAN) رئيس بلدية باريس نهاية القرن التّاسع عشر.

بَيْدَ أَنّ هذه المدن كانت تعيش على وقع التّغيير الاجتماعيّ، وتواجه أخطاره لاسيّما تنامي الإجرام والانحراف... وكان لزاما على المؤسّسات أن تضع سياسات لتسيير المدينة وإدارتها. فظهرت بدايات علم الاجتماع الحضريّ، و تمّ إرساء قواعد الاحصاء الاجتماعيّ، و الفيزياء الاجتماعيّة في الوسط الحضريّ و الفيزياء الاجتماعيّة لتكون أدواتٍ لدراسة التّحوّلات الاجتماعيّة في الوسط الحضريّ ولقد اعتبر جورج سيمل (1859 1859) أنّ المدن الكبرى ظاهرة وقد اعتبر جورج سيمل (1918/Simmel Georges) أنّ المدن الكبرى ظاهرة و تتَحدّد بفكرها وثقافتها أيضًا. ومن هذا المنطلق رأى أنّ مدن الفن في جنوب أوروبا مثل فلورنسا و روما هي "مدن التّأمل" في حين اعتبر المدن الكبرى في الشّمال المكتظّة و المضغوطة "مدنا للتّجارب المكتّفة" (Fuzesséry & Simay 2008) .

و يمكن أن نتبين علاقة الفن بالمدينة الحديثة من منظور سيغفريد كراكوار (1986/Siegfrid Kracauer 1889) الذي اعتبر أنّ النّسيج الحضريّ و السّينما يشكلاّن أبرز مقوّمات الحداثة في المجتمعات الغربيّة. لقد أحدثت المدن الكبرى تحوّلات عميقة في غط عيش الطبقات الوسطى الحضّرية الصّاعدة وأغاط الاتّصال والممارسات المستحدثة في الحياة اليوميّة التّرفيه؛ ومن جهته أحدث ظهور التّصوير الفوتوغرافيّ، من بعده السّينما، قطيعة مع الفنّ الكلاسيكيّ. ومن هنا قامت "علاقة ودّية بين المدينة والسّينما" ومنها خلص كراكوار إلى أنّ الثّقافة الجماهيريّة الجديدة النّاشئة مع المدينة الحديثة مقوّم من مقوّمات التّحضّر العصريّ، وأنّ المنتجات الثّقافيّة هي تجسيد للحداثة الرّأسماليّة. (Kracauer, 2008).

مع بارك (1864/Park 1864) صارت المدينة مختبرا اجتماعيًا (1944/Park 1864) ومجالا للبحث السّوسيولوجيّ والتّحقيقات الصّحفيّة. كما أنّه تجاوز مفهوم المدينة كمؤسّسة ليقترح إطارا نظريًّا يتمفصل حول مفهوم الثّقافة والإيكولوجيا، ويقيم مقابلة بين "التّنظيم الأخلاقيّ" و"التّنظيم الماديّ" للمدينة. من هذه الوجهة تتموضع الثّقافة في مواجهة ما يصفه بارك بـ"الطّبيعيّ" الذي يتجسّم في الفضاءات الحضريّة. مشروع بارك البحثيّ حول الحياة الحضريّة يرتكز على مقاربتها من حيث تنظيمها الماديّ ودراسة مشاغلها وثقافتها (Lannoy, 2004, p176).

لقد طرح التّحضّر المتسارع وغير العادل اجتماعيًّا واقتصاديًّا مشكلات تّهميش واستبعاد الفئات التي تعيش في ضواحي المدن ولكنّها لا تنعم بمزاياها، بل تتحمّل العبء الأكبر من مشاقها ومن المعاناة الاجتماعيّة. وطفت على السّطح إشكاليّات العرقيّة الاندماج الثّقافيّ والاقتصاديّ والمهنيّ التي يواجهها الشّباب من أبناء الأقليّات العرقيّة والمهاجرين. تطرّق علم الاجتماع الحضريّ لمسألة الضّواحي منذ ظهور مدرسة شيكاغو السّوسيولوجيّة وكان هاجسه الأكبر قضيّة العنف والجنوح لدى ضحايا المدينة الرّأسماليّة الظّالمة الذين هجروا مراكزها ليستوطنوا التّخوم و الأحزمة وينشئوا هناك أحياءهم القصديريّة. ( Stébé & Marchal, 2019)

والواقع أنّه كانت هناك في شيكاغو في عشرينيات القرن العشرين ثلاث مدارس: المدرسة الشهيرة للاقتصاد اللّيبراليّ الجديد، ومدرسة الهندسة المعماريّة التي أنشأت المباني الأمريكيّة الضّخمة، والمدرسة الاجتماعيّة التي جعلت التّخطيط الحضريّ محور بحثها. لقد اعتبرت مدرسة شيكاغو أنّ التّحضر أسلوب حياة وأنّ حياة المدينة تفرض الطّابع اللاّشخصيّ على العلاقات بين النّاس، وتضع مسافات اجتماعيّة بين الجماعات والأفراد... في حين يرى منتقدو هذه النّظرية أنّ حياة المدينة لا تفتقر دامًا إلى البعد الشّخصيّ الحميم حيث أنّ الأحياء السّكنيّة الحضريّة كثيرا ما تُوَلِّد شبكات من العلاقات الشّخصيّة والصّلات الاجتماعيّة الوثيقة. (غدنز و بيردسال، 2005 ص 623).

لقد كانت الحياة في المدينة بحاجة إلى سياسات ثقافيّة تحقّق وصول أكبر عدد ممكن من أفراد المجتمع إلى منتجات الفن والثّقافة متسلحين بنظام تعليميّ إجباريّ ومجانيّ ومحاطين بوسائل إعلام متعاظمة الدّور. وأصبحت الثّقافة عنصرا قويًّا في مشروع المدينة بعد أن تم تحديدها، لأول مرة في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي، كوسيلة لإرساء الدّ عقراطيّة وتعزيز الرّوابط الاجتماعيّة (Younès, 2008).

انتهجت أوروبا ولاسيّما فرنسا، بدفع من الحركات الاجتماعيّة والنقابيّة، سياسة عموميّة جعلت من الوصول إلى الثّقافة النّخبويّة خدمة عموميّة و رفعت شعار ديموقراطيّة الثّقافة ونشرها في أوساط الشّعب (التّربية الشّعبيّة، التّنشيط السّوسيو

ثقافيً...). بالمقابل ربطت أمريكا السياسة الثقافيّة بنظام الرّعاية التي يقوم به المانحون من أصحاب الثّروات والمؤسّسات الصّناعيّة الكبرى (تأسيس المكتبات و المتاحف ومراكز المعارض...) وصنّفت الانتاج الفنيّ و لاسيّما السّينما في باب الصّناعات التّرفيهيّة. (الزّيدى، 2024).

بعد أفول "سنوات الثّلاثين المجيدة" ودخول العالم في أزمات اقتصاديّة واجتماعيّة متواترة، كان لزاما على المدينة أن تُعيد تعريف ثقافتها. لقد بان قصور نموذج دعوقراطيّة الثّقافة، ونشأت أجيال جديدة لها علاقة مختلفة بوسطها الحضريّ. وظهر مفهوم الثّقافات الحضريّة، و"الأحياء الحسّاسة" أو "الخطرة"، والتعبيرات الصّاعدة، وثقافة . Underground والواقع أنّ مصطلح الأحياء "الحسّاسة" أو الأحزمة الحمراء يشير إلى أعراض سياقات تفكّك المجتمع الصّناعيّ التي اتّضحت معالمها في واقع الأحياء التي ضربتها الأزمات الاقتصاديّة، وفي فشل نمط الادماج الاجتماعي وإخفاق سياساتٍ رفعت شعارات الرّفاه و تحقيق الأمل في حياة أفضل، وغرق الفئات الشّابة في محيط من اليأس والرّكود، وفقدان الحيّ لأبعاده الحضريّة و تماسكه الدّاخليّ ليتحوّل إلى غيتو من اليأس والرّكود، وفقدان الحيّ لأبعاده الحضريّة و تماسكه الدّاخليّ ليتحوّل إلى غيتو (Guetto Avenel, 2016).

لقد تمّ تقويض النّظام الاقتصاديّ النّاتج عن فترة ما بعد الحرب العالميّة الثّانية، وانتهت "الفترة الفورديّة" في منتصف السّبعينات تحت وقع الأزمات الاقتصاديّة والنّفطيّة؛ ونتيجة لذلك فقدت الدّول الوطنيّة السّيطرة على عدد من أدوات سياستها الاقتصاديّة، وتفكّك مثلّث قوّتها المتمثّل في الدّولة وأرباب العمل والنّقابات؛ وما تلا ذلك كان فترة من الاضطرابات السّياسيّة والاقتصاديّة والاجتماعيّة التي أدّت إلى عودة قوّة المجتمع المدنيّ. (Leclerc, 2017, p72).

بعد استبعادها من مواقع القرار المركزيّ، تمكّنت البلديّات المحليّة من فرض تعريف جديد للثّقافة يمنح مكانًا أوسع لتعبيرات الأقليّات الثّقافيّة، ويتيح فرصا أكبر أمام تطلّعات الطبّقات الوسطى من أبناء التّعليم العموميّ، بما يسمح بإعادة استثمار الفضاءات الثّقافيّة لتصبح أماكن للتّعبير عن القيم الجديدة (البيئيّة، والنّسويّة، ودعم

المهاجرين...) و للتّعريف بالأشكال الفنيّة المتجدّدة (المسرح الجديد، التّعبير الجسديّ، والأنهاط الموسيقيّة المستحدثة/ البديلة...) . لقد ثبت أنّ فرض نموذج واحد يؤدّي إلى الإقصاء. وكان لزاما أن يحلّ محلّه مجتمع تعدّديّ يقوم على الاعتراف بالاختلافات الثّقافيّة. (Arnaud,2015) .

لقد أثبتت الأزمات التي شهدتها فترة نهاية القرن العشرين فشل المشروع الاقتصاديّ القائم على مبدأ النّمو الاقتصاديّ والاحتكام للمؤشّرات الماديّة في حساب التّقدم والتّأخر. تبيّن أنّ التّطوّر الاقتصاديّ شرط أساسيّ لكنّه غير كافٍ وليس محدّدًا حصريًا. عاد الوعي بأهمّية الثّقافة في عملية التّنمية وظهر مفهوم التّنمية الثّقافيّة إلى جانب مصطلحات أخرى مثل التّنمية المستدامة والتّنمية البشريّة... وهي تشترك معه في مبدأ اعتبار الإنسان منطلقا للعمل التّنمويّ وغايته الأولى. عبّر عن ذلك رئيس اللّجنة العالميّة للثّقافة والتّنمية بقوله "أخفقت مجهودات التّنمية لأنّ أهمية العنصر البشريّ، ذلك المزيج المُعقّد من العلاقات والمعتقدات والقيم والدّوافع الذي يكمن في قلب الثّقافة، لم يُقدَّر حق قدره في كثير من مشروعات التّنمية" (عصفور، 2009، ص 5).

وتعرض تقرير اللّجنة إلى عنصر الثّقافة و المدينة واعتبر أنّ الوقت قد حان للتّعرف على النّسيج الغنيّ للحياة الحضريّة، وفي الوقت نفسه مواجهة التّحديّات والمشكلات التي تطرحها المدن، وهي مشكلات ليست نابعة من البِنيَة الدّاخليّة لحياة المدن فحسب، بل هي تؤدّي إلى سياسات خاطئة و إلى الفقر و الظّلم، و التّكدس في مدن مركزيّة، وفقدان الهويّة بالحياة في المدينة، و بزعزعة الجذور من جرّاء الهجرة، كذلك التّأكيد على أنّ المشكلات الحضريّة ليست قَدَرا على المدينة بل ثمّة إمكانات لتحويل التّحديات إلى فرص. (عصفور، 2009، ص 248).

تمّ في العام 2015 اعتماد أهداف التنمية المستدامة السبعة عشر للأمم المتّحدة، والتي تمّ من خلالها ولأوّل مرّة إدراجٌ مُحتشَم للثّقافة في جدول أعمال التّنمية الدّوليّة. وأشادت أدبيّات كثيرة بدور التّنمية الثّقافية في مواجهة تحدّيات التّحضر. وكان هنالك مجهودٌ واضحٌ لمنظمة اليونسكو وعدد من المنظّمات الاقليمية المختصّة ومنها المنظّمة

العربيّة للتّربية و الثقافة و العلوم لتستلهم من أهداف التّنمية المستدامة عناصر لإبراز المسؤوليّة الاستراتيجيّة للثّقافة والفنون و الإبداع في مواكبة نسق التّحضّر المتشابك و المتزايد؛ و ذلك بتجسيم الأبعاد الثّقافيّة البيّنة المتضمَّنة في الأهداف المتعلّقة بالتّعليم الجيّد (الهدف 4)، والنّمو الاقتصاديّ والاستهلاك والإنتاج المسؤولين (الهدفان 8 و12)، والاستدامة البيئيّة (الهدفان 14 و15)، والشّموليّة و المجتمعات المسالمة (الهدف 6)، والمساواة بين الجنسين (الهدف 5)، والأمن الغذائيّ (الهدف 2). (un.org/sustainabledevelopment)

ظهرت الثّقافة بشكل واضح في الهدف 11 الذي ينصّ على "ضمان أن تكون المدن والمستوطنات البشريّة شاملة وآمنة ومرنة ومستدامة" والذي يحدّد التّراث الثّقافي والطبيعيّ كأداة رئيسيّة لتعزيز التّنمية المستدامة (الهدف 11.4) إذ يجب حماية الترّاث الثّقافي غير الماديّ والماديّ لضمان استدامة المدينة وشمولها وقدرتها على الصمود. (Unesco & Banque mondiale,2021,p29) . ومن هذه الوجهة يمكن القول إنّه تمّ الاعتراف بشكلٍ متزايد بدور الثّقافة والإبداع كمحفزيّن للتّنميّة الحضريّة المستدامة على المستوى الدّوليّ. و لقد اعتبر تقرير اليونسكو و البنك الدّوليّ (2021) أنّ المدن كانت دامًا مراكز للثّقافة والإبداع الثّقافيّ؛ و زاد الوعي في السّنوات الأخيرة بالإمكانات كانت دامًا مراكز للثّقافة والإبداع الثّقافيّ؛ و زاد الوعي في السّنوات الأخيرة بالإمكانات الفعّالة للثّقافة في معالجة آثار التّغيير الاجتماعيّ والاقتصاديّ الضّارة، وأنّه يمكن تحسين التّنمية الإقليميّة عندما يتم تناولها بطريقة شموليّة مع الأخذ في الاعتبار الدّور الأساسيّ للثّقافة في التّنمية البشريّة.

ويعكس تقرير اليونسكو العالميّ "الثّقافة: المستقبل الحضريّ" (2016) هذه الرّؤية، حيث يُقدّم نهجا ثقافيًّا للتّنمية الحضريّة المستدامة استنادا إلى إطار تحليليّ ذي مقوّمات ثلاث (النّاس والأماكن والسّياسات)، ويؤكّد على ضرورة تركيز المدن على الثّقافة لضمان تحسين نوعية حياة سكّانها، فضلا عن تعزيز الاندماج الاجتماعيّ والحوار والإبداع في التّنمية الحضريّة، والعمل من أجل تحقيق العدالة والرّفاهيّة والرّخاء المشترك، ووضع الثّقافة والتّنوع الثّقافيّ في قلب التّنمية المستدامة للمدن،

من خلال تعزيز المشاركة المدنيّة وتشجيع المشاركة النّشطة في عمليات التّنمية. (Unesco & banque mondial ,2021,p29)

ويرى هنري لوفافر (2009) (Leffebvre (2009) في كتابه الحق في المدينة أنّ المجتمع الحضريّ لن يتحقّق إلاّ من خلال إنسانيّة جديدة "فبواسطة الإنسان الحضريّ ومن أجله تصبح المدينة والحياة اليوميّة بداخلها أثرًا، وهَلُكا، وقيمة استخدام (وليس قيمة تبادل)" (Leffebvre,2009,p 134 ومن هذه الوجهة يجب أن تُستبدل إيديولوجيا الاستهلاك بنشاط مبدع وبتَمثُّل متجدّد للأثر "ليصبح اليومي أثرًا! ولتخدم التقنية تَحَوُّلَ اليوميّ هذا!" (Leffebvre,2009,p 372)

ومن وجهة نظر إنتروبولوجيا المدينة، تُكرّس المدينة الوعي بالتّنوع التّقافيّ، بيد أنّها وفي نفس الوقت تشجّع تجانسًا ثقافيًّا ما، بمعنى اتّجاه أنماط العيش نحو التّقارب، بل حتّى نحو التّشابه وفق شروط مكانيّة (أماكن سكن، فصل، وتمييز حضري...) أو اجتماعيّة (شغل، ترفيه، تعلّم...) ؛ وذلك لأننّا وبكل تأكيد نُوجد في صميم الهويّة (Agier,2015,p56)

#### 5. الثّقافة والمدينة في سياقات تشكّل "العمران الرّقمي"

دخلت البشريّة منذ مطلع الألفيّة الثّالثة العصر الرّقميّ. وتعاظم نسق التّحضّر الضّخم Métropolisation أي تركّز السّكان والثّروة البشريّة والتّنقّل في المدن العملاقة. وتتزايد أهمّية تكنولوجيات المعلومات والاتّصالات في جميع الأنشطة البشريّة. ورغم الفوائد الجمّة التي يجنيها السّكان، فإنّ المدينة تتحمّل عبء الجوانب السّلبيّة وفي مقدّمتها الفجوة الرّقميّة، والمخاطر المستجدّة المرتبطة بالمضامين وصناعتها والتّلاعب بها والتي تؤثّر على القيم والمواقف والسّلوك.

صارت المدينة بحاجة إلى لعب دورها في الاقتصاد الإبداعيّ (أو الاقتصاد غير الملموس)، ومجتمع المعرفة الذي يجمع بين البحث والتّعليم وتكنولوجيا المعلومات والاتّصالات، ويقوم على الابتكار والإبداع الثّقافيّ والتّواصل. فضلا عن الانتباه للمطالب

الثّقافيّة الجديدة، وللحقوق الثّقافيّة التي يتمّ النّظر إليها بشكل مختلف في جميع أنحاء العالم، وهي ضروريّة بشكل متزايد من منظور الحفاظ على التّماسك الاجتماعيّ والعيش معًا. هذا إلى جانب تكريس مبدأ التّنمية المستدامة الذي ينبغي أن تسعى السّياسات الثّقافيّة الحضريّة إلى ترسيخه، ليس فقط لأنّه يتضمّن حتمية حماية البيئة والتّضامن بين الأجيال كضرورة ثقافيّة، ولكن أيضًا لأنّه يشير إلى متطلّبات التّنوع الثّقافيّ في المواطنة. (Saez,2008p17).

وتتميّز المدينة الحديثة في عصر الرّقمنة بوظائفها الاتصاليّة من خلال توظيف مكونّاتها الماديّة لتكون محامل إعلام واتّصالٍ ودعاية (الجدران، الحافلات، سيارات الأجرة، الشّاشات العملاقة...)؛ من هنا هي تقوم بدور وساطة تجاريّة في الغالب، ولكنّها عمليّة ذات أبعاد سياسيّة واجتماعيّة وثقافيّة... ونحن الآن بصدد المدينة العالم La ville monde المطبوعة بالتّكنولوجيا الرّقميّة الجديدة ...هذا المناخ الاتّصاليّ ملائم جدًّا للظّواهر الثّقافيّة المُحمّلة بالمعاني و الدّلالات و الرّموز، نحن بإزاء وسائل عمل و اتّصال ناجعة لتبليغ الرّسائل المعقّدة التي تمسّ في العمق نظام التّمثلاّت على المستوى الفرديّ و على الصعيد الجماعيّ (Leblanc, 2005).

لقد كان العالم الحديث بطيئًا في إدراك الأهمّية الحاسمة للحفاظ على المناطق التّاريخية في المدن والتي تعتبر محوريّة لهويتها، ومصدرًا لتنمية المجتمع الحضريّ. "وفي الواقع، في العديد من مناطق العالم، لم يتمّ اعتبار المدن والمناطق التّاريخيّة كعناصر تراثيّة إلاّ منذ فترة قصيرة جدًا. وكان مفهوم التّراث مرتبطًا بشكل أساسيّ بالمعالم التّاريخيّة التي ترمز إلى النّجاح الفنّيّ للمدينة. ومع ذلك، فقد تطوّرت وجهة النّظر التّقليدية هذه تدريجيًا ... وليس من قبيل الصّدفة أنّ المدن التّاريخيّة اليوم هي المواقع الأكثر من ثلث الممتلكات المدرجة". تمثيلا على قائمة التّراث العالميّ، فهذه الفئة تضم أكثر من ثلث الممتلكات المدرجة". (Unesco, 2016, p19).

هنالك مجهودات تُبذل في دول كثيرة لزيادة إمكانات الاقتصاد الإبداعيّ في المدن، والاستفادة من قدرات التّكنولوجيا المتناميّة على تسريع عمليات التّبادل، فضلاً عن نشر

المنتجات والأفكار... ولا شكّ في أنّ العمليات الإبداعيّة تشكّل أحد أهم أبعاد الاقتصادات الجديدة في جميع مناطق العالم سواء في مجالات التّصميم أو الفنون البصريّة أو الفنون المبرحيّة أو الإعلام أو فنّ الطهي أو الموضة. إن الاقتصاد الإبداعيّ يؤسّس نفسه المسرحيّة أو الإعلام أو فنّ الطهي أو السّنوات القادمة. ومن المُحتّم أن تترسّخ هذه تدريجياً كأحد القطاعات التي ستهيمن في السّنوات القادمة. ومن المُحتّم أن تترسّخ هذه العمليات في المدن لأن عدداً معيّناً من الخدمات، والسّياقات الثّقافيّة عامّةً، ضروري لنجاحها. في الواقع، كانت المدن دائمًا عثابة رافعاتٍ لازدهار العمليّات الإبداعيّة، لأنّها أماكن اجتماع الابتكار برأس المال حيث تعمل قوى السّوق. ويعدّ الاقتصاد الإبداعيّ مصدرًا مهمًّا للفرص الجديدة للمدن فهو يفتح آفاقاً اقتصاديّة جديدة على نطاق عالميّ. (Unesco,2016,p19)

لقد ارتبط مفهوم الاقتصاد الإبداعيّ بالتّنمية الحضريّة وتخطيط المدن. وظهرت بالموازاة له مفاهيم من قبيل المدينة الإبداعيّة والطّبقة الإبداعيّة. ويُعرّف تقرير صادر عن اليونسكو والبنك الدّوليّ المدن الإبداعيّة والقتنمية الاجتماعيّة والاقتصاديّة مكّنت الثقّافة والإبداع بشكل فعّال من المساهمة في التّنمية الاجتماعيّة والاقتصاديّة والحضريّة. إنّها أماكن تزدهر فيها الثقّافة والفنون والصّناعات الثقّافية والإبداعيّة وأشكال التّعبير المتنوّعة والخيال، وتساهم في التّنمية الحضريّة المستدامة والنّمو الشّامل". يشمل هذا التّصوّر مجالات حياة الإنسان المتنوّعة مثل الصّحة، والتّعليم، والعمل الاجتماعيّ، والتّمكين، والسّياحة، والتّخطيط الحضريّ، والتّرفيه... ليشكّل أسلوب حياة في فضاء عموميّ متطوّر. وتعتمد إدارة المدينة الإبداعيّة على وجود فاعلين "شبكيين" Networkers، قادرين على التّفكير والإبداع خارج الحدود الضّيقة فاعلين «شبكيين» والقطاعات، ومن ثمّ إنشاء روابط بين مجالات الخبرة المختلفة. ومن أهمّ للتّخصّصات والقطاعات، ومن ثمّ إنشاء روابط بين مجالات الخبرة المختلفة. ومن أهمّ المدن الإبداعيّة في العالم نيويورك ، لندن، باريس، سان فرانسسكو، سنغافورة، سيدني، الوس انجلوس، برلين، طوكيو، برشلونة... ( الزّيدي، 2024)

Creative class ويتكامل مفهوم المدينة الإبداعيّة مع مفهوم الطبقة الإبداعيّة Richard Florida الذي صاغه ريتشارد فلوريدا

و المبدعين من عالم تكنولوجيّات الاتّصال و الحوسبة وعالم الفن و الإبداع الثّقافيّ (من موسيقيين وكتّاب، ورسّامين...) وعالم تخصّصات الهندسة المعماريّة والتّخطيط العمرانيّ والتّصميم... تتكامل مجهوداتهم ومواهبهم (وفق مبدأ الموهبة تجذب الموهبة) في مشاريع لتعزيز التّنمية الإقتصاديّة والحضريّة في المدن الكبرى، ومن ثمّ تحقيق الإندماج في الشّبكات الاقتصاديّة والثّقافيّة العالميّة. ( الزّيدى، 2024)

#### الخاتمية

شيّد الإنسان المدن ووسّع محيطه الحضريّ بما يتناسب مع حاجاته و تطلّعاته ويستجيب لها. وبذل في ذلك جهدا ماديًّا ضخما واستعان بالمعرفة والعلم وبكثير من الخيال والإبداع. آلدو روسي Aldo Rossi اعتبر أنّ جميع الأشياء التي نختبرها هي مسارات تاريخيّة. التّاريخ هو الذّاكرة الجماعيّة للمدينة. العمارة هي ما يُرسِّخنا ويسمح لمؤسّساتنا بالوقوف في الزمان والمدة. لم تعد الآثار كائنات ذات أهمّية أثريّة، ولكنها أصبحت محرّكات للدّيناميكيّات الحضريّة ومورفولوجيتها كعناصر دائمة تُشكّل ومندستها المعماريّة، إنّها تعطي لحياة المدينة معانِ ورموزًا. (Krauss, 2011)

بالمعنى الواسع، يمكن وصف جميع مدن العالم بأنّها ثقافية، لأنّها، بحسب اليونسكو، تعبير عن السّمات المميّزة الرّوحيّة والماديّة والفكريّة والعاطفيّة التي يتميّز بها مجتمع أو مجموعة اجتماعيّة. (Leclerc, 2017, p76). الثّقافة والمدينة مساران متلازمان. المدن بلا ثقافة هي تجمّعات بلا روح ولا هويّة. المعالم ومباني والصّروح شرط ضروريّ غير كافٍ. للحياة في المدينة نكهة ثقافيّة تشدّ نسيج الكلّ المركّب الذي تعنيه الثقافة ويحتضن المجتمع ويقويّ مناعته. هنالك أضرار جسيمة لحقت بالمنظومة البيئيّة والثّقافيّة فتجاوز التّلوث الطّبيعة ليلقي غبارًا على الفنّ والتّعبير والإبداع المتجدّد ويضع العالم مجددا أمام مسؤوليّاته ليواجه نُذر الاحتباس الحراريّ والحضاريّ.

#### المراجع والمصادر

#### باللّغة العربيّة

- ♦ ابن خلدون ،عبد الرحمن. (د.ت). مقدمة ابن خلدون، سيلدار، تونس
- ♦ أفلاطون، (1994). المحاورات الكاملة، المجلد الأول، الجمهورية، نقلها الى العربية شوقى داود تمراز، الأهلية للنشر و التوزيع، بيروت.
- ♦ الباشا، حسن، فهمي، عبد الرحمن، يوسف، عبد الرحمن علي، عليوة، حسين عبد الرحيم، نجيب، محمد مصطفى (د ت)، القاهرة تاريخها فنونها ىثارها. مؤسسة الأهرام. القاهرة.
- ♦ الخطيب البغدادي، أحمد بن علي بن ثابت. (2022). تاريخ بغداد ، تاريخ مدينة السلام وأخبار محدثيها وذكر قطانها العلماء من غير أهلها ووارديها، حققه وضبط نصه وعلق عليه: د بشار عواد معروف الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت الطبعة: الأولى.
  - ♦ الزِّيدي، منجي.(2016). جماهير الثقافة. دار سحر للنشر. تونس.
- ♦ الزِّيدي، منجي.(2024). تراجيديا المبدعين بحث في السياسات الثقافية و أوضاع الكتاب و الفنانين. نقوش عربية تونس.
- ◆ عصفور، جابر، (2009). التنوع البشري الخلاق: تقرير اللجنة العالمية للثقافة و التنمية. المركز القومى للترجمة. القاهرة.
- ♦ غدنز، أنتوني، بيردسال، كارين، ترجمة وتقديم الصياغ فايز.(2005). علم الاجتماع.
   المنظمة العربية للترجمة ببروت ط4.
  - ♦ الفارابي، أبو نصر (1968). كتاب آراء أهل المدينة الفاضلة. دار المشرق بيروت.

- ♦ Agier,M. (2015).Anthropologie de la ville.Puf.
- Agnew, J., Mercer, J., & Sopher, D. (2013). The city in cultural context. Routledge. api.taylorfrancis.com
- Arnaud, L. (2015). Action culturelle et émancipation par la culture. Un éclairage sociohistorique. *Informations sociales*, 190, 46-56. <a href="https://doi.org/10.3917/inso.190.0046">https://doi.org/10.3917/inso.190.0046</a>
- Avenel, C. (2016). La question des quartiers dits «Sensibles» à l'epreuve du ghetto. Debats sociologiques. Revue économique n 3 (vom67) pp 415-441.
- Belanche,D, V.casalo,L, Rubio,M A.(2021). Local place identity: Acomparaison between residents of rural and urban communities. Journal of rural studies 82( february, 2021) pp 242-252 https//doi.org/10.1016/j.jrurstud.2021.01.003
- Borer, M. I. (2013). Being in the city: The sociology of urban experiences. Sociology Compass, 7(11), 965-983.
- Duri,A,A. (1991).BAGDAD. Encyclopédie de l'Islam. LEIDEN E.J.BRILL. PARIS EDI-TIONS G\_P.MAISONNEUVE & LAROSE S.A.
- Füzesséry, S. & Simay, P. (2008). *Le choc des métropoles*. Éditions de l'Éclat. https://doi.org/10.3917/ecla.fuzes.2008.01
- Grodach, C. (2017). Urban cultural policy and creative city making. Cities, 68, 82-91.
- Habermas, J, (1978). L'Espace public. Archéologie de la publicité comme dimension constitutive de la société bourgeoise, Paris, Payot
- https://unhabitat.org qu'est-ce qu'une ville? Consulté le 26 juillet 2024 à 21h
- https://www.legifrance.gouv.fr/loda/article\_lc/LEGIARTI000006527437/
- https://www.un.org/sustainabledevelopment/ar/cities/
- https://www.unesco.org/fr/articles/mondiacult-2022
- Isin, E. F. (2003). Historical sociology of the city. <a href="https://oro.open.ac.uk/15374/1/Isin\_2003a.pdf">https://oro.open.ac.uk/15374/1/Isin\_2003a.pdf</a>
- Kracauer,S. (2008). L'ornement de la masse: essai sur la modernité weimarienne. La Decouverte. Paris
- Kraus, S (2011). L'architecture de la ville d'Aldo Rossi. Une trajectoire singulière de transferts culturels de part et d'autre de l'Atlantique. In: Transferts culturels de part et d'autre de l'Atlantique: Europe, Canada, Amérique. Actes du 133e Congrès national des sociétés historiques et scientifiques, « Migrations, transferts et échanges de part et d'autre de l'Atlantique », Québec, 2008. Paris : Editions du CTHS, 2011. pp. 109-122. (Actes des congrès nationaux des sociétés historiques et scientifiques, 133-4) <a href="https://www.persee.fr/doc/acths">www.persee.fr/doc/acths</a> 1764-7355 2011 act 133 4 1979
- Lannoy, P. (2004). Quand Robert Park écrit « La ville » (1915). Essai de scientométrie quali-

- Leblanc,G (2005). La ville, espace privilégié de l'étude des phénomènes culturels, *Géographie et cultures*, 55 | 2005, 41-58. URL: http://journals.openedition.org/gc/10659; DOI: https://doi.org/10.4000/gc.10659
- Leclerc, Y. (2017). Le développement local par la culture : cinq propositions pour des villes culturelles. Revue Gouvernance / Governance Review, 14(2), 72–89. <a href="https://doi.org/10.7202/1044936ar">https://doi.org/10.7202/1044936ar</a>
- Lefebvre Henri, (1968). Le Droit à la Ville (1968), Paris, Anthropos, 2009 Paris
- Mathieu, I. (2011). Culture de la Révolution. Dans : , I. Mathieu, *L'action culturelle et ses métiers* (pp. 37-96). Paris cedex 14: Presses Universitaires de France.
- Morris, B. (2004). What we talk about when we talk about 'walking in the city'. Cultural studies, 18(5), 675-697.
- Ruwet, C. (2010). Les villes de Robert Ezra Park: pour une périodisation de sa conception de la métropole (1915-1939). Revue d'Histoire des Sciences Humaines, 22, 199-220. <a href="https://doi.org/10.3917/rhsh.022.0199">https://doi.org/10.3917/rhsh.022.0199</a>
- Saez, Jean-Pierre. « Les grandes villes et la culture : des enjeux croisés », *L'Observatoire*, vol. 34, no. 2, 2008, pp. 16-20.
- Schroeder-Gudhus,B. (2008). Progrès et fierté, les expositions universelles. Bulletin d'histoire politique. Vol17,n1.
- Stébé, JM & Marchal .( 2019). Introduction, la sociologie urbaine pp 222-227
- Unesco & La Banque Internationale pour la Reconstruction et le Développement / la Banque mondiale (2021), Cities, Culture and Creativity Valoriser la culture et la créativité pour un développement urbain durable et une croissance inclusive.
- Unesco (b) . https://www.unesco.org/ar/articles/alywnskw-ttlq-tqryraan-jdydaan-bnwan-al-thqaft-almstqbl-alhdry-althqaft-tmdw-almdn-baltaqt-alajtmayt
- Unesco,(2016). Culture: urban future; global report on culture for sustainable urban development; summary <a href="https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000246291">https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000246291</a>
- UN-Habitat, (2022). World Cities Report 2022, Envisaging the Future of Cities. <a href="https://unhabitat.org/sites/default/files/2022/06/wcr\_2022.pdf">https://unhabitat.org/sites/default/files/2022/06/wcr\_2022.pdf</a>
- unhabitat.org. Qu'est-ce qu'une Ville? <a href="https://unhabitat.org/sites/default/files/2021/10/city\_definition\_what\_is\_a\_city\_french\_1\_opt.pdf">https://unhabitat.org/sites/default/files/2021/10/city\_definition\_what\_is\_a\_city\_french\_1\_opt.pdf</a>
- United Nations Human Settlements Programme (UN-Habitat) (2022). World Cities Report 2022Envisaging the Future of Cities. <a href="https://unhabitat.org/sites/default/files/2022/06/wcr\_2022.pdf">https://unhabitat.org/sites/default/files/2022/06/wcr\_2022.pdf</a>
- Younès, C. (2008). La culture, matière de la ville et de la citadinité. *L'Observatoire*, 34, 25-27. https://doi.org/10.3917/lobs.034.0025

### (دراسة العدد) تدمير التراث الثقافي في قطاع غزة

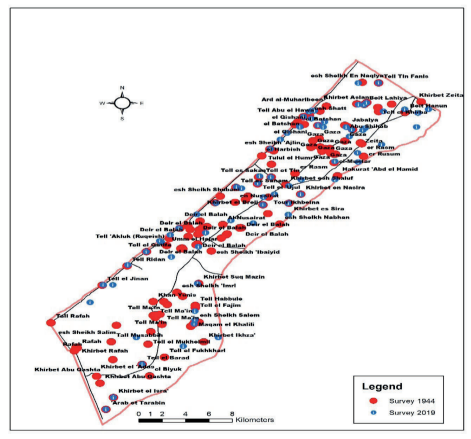
#### د. ممدان طه

#### مقدمة

يعرف التراث الثقافي بأنه كل ما ورثه الإنسان من الماضي، ويضم التراث المادي وغير المادي، وهو مكون أساسي للهوية الثقافية ومورد رئيسي للتنمية، ومنذ بدء الحرب الأخيرة على غزة، يتعرض التراث الثقافي الفلسطيني لأعمال تدمير واسعة، تتخذ شكل إبادة ثقافية ممنهجة شملت المواقع الأثرية، والمباني التاريخية والدينية، والمشهد الثقافي، والمتاحف، والمؤسسات الثقافية والأكاديمية، والمباني العامة، والبنى التحتية. وتقدم هذه الورقة نبذة مختصرة عن سياسات التراث الثقافي في فلسطين، وإطار حماية التراث الثقافي في القانون الدولي الإنساني، ودور اليونسكو والمنظمات الدولية ذات الصلة، ورصد أولي بالأضرار التي أصابت مواقع التراث الثقافي، وآليات المتابعة القانونية، وآفاق العمل المستقبلي لتقييم الأضرار ووضع الخطط والبرامج للتعافي والإعمار.

قطاع غزة: قطاع غزة تسمية جغرافية سياسية حديثة ظهرت بعد نكبة عام 1948، تشير، بصورة عامة، إلى شريط ساحلي ضيق على الطرف الجنوبي لفلسطين لا تزيد مساحته عن 365 كيلومتراً مربعاً، يقطن فيه نحو 2.3 مليون فلسطيني، يعيشون، في معظمهم، في ظل أوضاع اقتصادية صعبة، وحصار خانق منذ 17 عاماً، ونحو 56 عاماً من الاحتلال المتواصل منذ سنة 1967. وسكان قطاع غزة (%70) هم في معظمهم من اللاجئين الفلسطينيين الذي طُردوا من أرضهم خلال عمليات التطهير العرقي التي ارتكبتها إسرائيل عام 1948. وتزخر غزة بغنى مواقعها الأثرية ومراكزها التاريخية، وتشير المسوحات الأثرية التي جرت في قطاع غزة على مدار القرن الماضي إلى وجود نحو 130 موقعاً أثرياً،





إلى جانب أنوية المدن والبلدات القديمة في القطاع، والتي تضم مدن غزة وخان يونس ودير البلح ورفح وبيت حانون وعشرات البلدات والمخيمات (قاعدة بيانات وزارة السياحة والآثار).

#### محطات من تاريخ غزة

تُعرف غزة بالاسم الكنعاني القديم غزاتو، وظهر الاسم في النصوص المصرية منذ القرن الخامس عشر ق.م. ووُصفت بمدينة كنعان، وإحدى مدن التحالف الخمس في التوراة، وكانت مسكونة بالأساطير الدينية عن شمشون وجوليات ودليلة، وذُكرت في المصادر الأشورية والنقوش المعينية في اليمن، وارتبطت بالجزيرة العربية بواسطة طريق اللبان لتصبح ميناء الجزيرة على المتوسط منذ القرن السابع ق.م.، وارتبطت بعلاقات تجارية وثقافية ومصاهرة باليمن. كما ذُكرت غزة في المصادر الكلاسيكية في سياق حملة الإسكندر المقدوني على الشرق، والذي كاد أن يفقد حياته عند أسوارها عام 323 ق.م. على يد ثائر عربي، ورفض حاكمها باتيس الاستسلام. وازدهرت تجارة غزة مع قريش قبل الإسلام، وتوفي ودُفن فيها هاشم بن عبد مناف جد النبي محمد ، ومنه عُرفت بغزة هاشم، وحافظت المدينة على مكانتها كبوابة البحر ومحطة على طريق مصر والشام على مدار الفترة العربية الإسلامية.



سقى الله أرضا لو ظفرت بتربها كحلت به من شدة الشوق أجفاني

#### الإطار القانوني الدولي

تعتبر الأراضي الفلسطينية المحتلة، أرضاً محتلة موجب القانون الدولي، ويترتب على إسرائيل كقوة محتلة الالتزام ببنود هذا القانون الذي ينص على واجبها في حماية التراث الثقافي والطبيعي، وعلى وجه الخصوص، اتفاقية منع الإبادة الجماعية ومعاقبة مرتكبيها لعام 1948، واتفاقية جنيف الرابعة لعام 1949 وملاحقها، واتفاقية لاهاى لحماية الأملاك الثقافية في أثناء النزاع المسلح لعام 1954، وتوصيات اليونسكو حول المبادئ الدولية المنطبقة على التنقيبات الأثرية في نيودلهي لعام 1956. وقد نصت المادة رقم 27 من الفقرة الرابعة، الملحق الرابع، من أنظمة لاهاى لعام 1907 على واجب القوات في حالات الحصار اتخاذ الوسائل كافة لعدم المساس بالمباني المعدة للعبادة والفنون والعلوم والأعمال الخيرية والآثار التاريخية، كما حرمت المادة 56 من أنظمة لاهاى لعام 1954 أي حجر أو تخريب للمنشآت المخصصة للعبادة والبر والمباني التاريخية، وألزمت المادة الخامسة من اتفاقية لاهاى كل طرف يحتل إقليماً أو جزءاً منه تقديم العون لحكومة الطرف الذي احتُلت أرضه من أجل اتخاذ الإجراءات اللازمة لحماية الأملاك الثقافية. وتضمنت البروتوكولات الإضافية لاتفاقية جنيف الرابعة لعام 1977 في المادة رقم 53 من البروتوكول الأول، والمادة رقم 16 من البروتوكول الثاني، حظراً لارتكاب أي أعمال عدائية موجهة ضد الآثار التاريخية، أو الأعمال الفنية وأماكن العبادة التي تشكل التراث الروحي للشعب. وهناك جملة من الاتفاقيات الدولية الإضافية التي تنطبق على الأراضي المحتلة، من ضمنها المعاهدة الدولية لعام 1970 المعنية بوسائل حظر ومنع استيراد وتصدير ونقل ملكية الأملاك الثقافية بطرق غير مشروعة، والاتفاقية الدولية لحماية التراث العالمي لعام 1972، والاتفاقية الدولية لحماية التراث المغمور لعام 2001، والاتفاقية الدولية بشأن التدمير المتعمد لعام 2003، والاتفاقية الدولية لصون التراث غير المادى، وعشرات القرارات الصادرة عن منظمة اليونسكو (طه 2016).

تمثل الحرب العدوانية على غزة انتهاكاً صريحاً للقانون الدولي الإنساني، ولا سيما للاتفاقية الدولية لمنع الإبادة الجماعية ومحاسبة مرتكبيها لعام 1948، وكانت منظمة اليونسكو قد قامت بدور فاعل في متابعة تدمير التراث الثقافي في حربي العراق وسورية، ورفعت قضية لدى المحكمة الجنائية الدولية في إثر اعتداء عصابات مسلحة على أضرحة في مالي، كي لا تبقى هذه الاعتداءات من دون عقاب، كما كلفت بعثة أممية متعددة الأبعاد في مالي حماية المواقع الثقافية والتاريخية في البلد من كل الهجمات، بالتعاون مع اليونسكو. واعتبرت إيرينا بوكوفا، مديرة اليونسكو السابقة، أن الإجماع بشأن قرار مجلس الأمن الدولي رقم 2347، في 24 آذار/مارس 2017، هو بمثابة إنجاز للبشرية لوضع حد لتدمير التراث الثقافي زمن الحرب (باكونغا 2017). وسيسجل التاريخ أن هذه المنظمة التي قادت هذا الجهد العظيم قد تقاعست إدارتها الحالية عن القيام بمسؤولياتها في الحفاظ على التراث الثقافي الفلسطيني في غزة، إذ كان الإجراء الوحيد الذي قامت به هو تسجيل موقع تل أم عامر، بتاريخ 2023/12/12 على لائحة اليونسكو للحماية المعززة، في الاجتماع الخاص باتفاقية حماية الأملاك الثقافية في حالة النزاع المسلح.

لقد خبت هذه الإرادة الدولية في الحرب على غزة، واتسمت ردات الفعل الدولية على الفظائع المرتكبة بحق التراث الثقافي في قطاع غزة بالصمت، وكان لافتاً غياب أي دور فاعل لليونسكو في هذه الحرب فيما يتعلق بجرائم تدمير التراث الثقافي في القطاع. كذلك وقفت مؤسسات التراث الأوروبية موقف المتفرج، وهذا ينسحب على البيانات الباهتة التي صدرت عن مجلس الآثار العالمي ومنظمة الأيكوموس، والتي وصلت إلى حد التضامن مع العدوان، كما ينطبق على البيان المفتوح لعدد من الأكاديميين الألمان الذي تم تداوله على منصة أكاديميا، من دون التطرق إلى السياقات التاريخية وأعمال الإبادة الثقافية الجارية في غزة.

#### تدمير منهجى للراث الثقافي الفلسطيني

تأتي أعمال التدمير في هذه الحرب استكمالاً لأعمال التدمير التي ارتكبتها إسرائيل على مدى 75 عاماً، والتي تمثلت في تدمير ما يزيد على 600 مدينة وقرية فلسطينية، وتنفيذ التطهير العرقي بحق مليون فلسطيني جرى طردهم من بيوتهم وتجريدهم من أملاكهم (Pappe 2006 :Kletter 2006 :Benvenisti 2002) وعلى الرغم من هول هذه الجرائم، فإن الفلسطينيين لم يتمكنوا من تكريسها في الذاكرة الجمعية للبشرية.



منذ بدء العدوان على غزة، ألحق القصف دماراً كارثياً في شتى مناحي الحياة (شكل رقم 4: مشهد عام للدمار)، وتسبب حتى اللحظة بقتل ما يزيد على 40 الف شهيد ، جلهم من الاطفال (16356) النساء (11118) والشيوخ وعشرة الاف مفقود. وجرح ما يزيد على 90 الف شخصا من المدنيين الفلسطينيين حتى تاريخه وبتدمير البنى

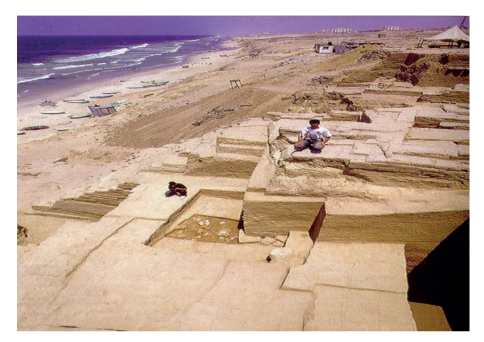
التحتية والمرافق الحيوية، وإخراج المستشفيات عن الخدمة، وإبادة أحياء وعائلات بأكملها، وتدمير البيوت على رؤوس ساكنيها، كما دفع بالسكان إلى النزوح الدائم إلى جنوبي القطاع، وإلى أماكن تفتقر إلى أبسط مقومات الحياة، الأمر الذي تسبب بكارثة إنسانية كبرى.

#### التقديرات الأولية للأضمار

قامت بعض المؤسسات المحلية بجهود أولية في سبيل تقييم الأضرار، وذلك بالاعتماد على شهادات وتقارير ميدانية، وأيضاً من خلال الأقمار الصناعية، ومنها تقرير داخلي لوزارة السياحة والآثار رصد تدمير مجموعة كبيرة من المواقع الأثرية والمباني التاريخية. وقامت مؤسسة مبادرة التراث من أجل السلام، وأيكوموس فلسطين، في الاسابيع الاولى للحرب برصد الأضرار التي أصابت نحو 23 موقعاً من بين 100 موقع (مبادرة التراث من أجل السلام 2023)، وهنا لا بد من التنويه أن هذا التقييم يستند إلى المعلومات التي يتم الوصول إليها بصعوبة في ظل القصف المتواصل، الأمر الذي لا يجعل متاحاً إجراء تقييم شامل بالأضرار التي أصابت مواقع التراث الثقافي. وقد تعرض نحو 100 موقع أثري و256 مبنى تاريخي الضرار جسيمة. وفي ضوء المعلومات المتوفرة، شملت الأضرار المواقع الأثرية، والمدن التاريخية، والمساجد والكنائس والمقامات الدينية، والمتاحف والمكتبات، ومراكز المخطوطات، والمراكز الثقافية والفنية، والجامعات والمؤسسات الأكاديمية. وتدل الصور الواردة للمواقع الأثرية والمباني التاريخية في غزة على دمار منهجي لمعالم التراث الثقافي الذي تشكل على مدار خمسة آلاف سنة، وتحول إلى أكوام من المواقط (The Guardian 2024).

منذ بدء العدوان الأخير على غزة تم استهداف مجموعة كبيرة من المواقع الأثرية، أبرزها تل السكن جنوبي مدينة غزة، والذي دلت التنقيبات الأثرية فيه على آثار تعود إلى العصر البرونزي المبكر، كما أشارت المعلومات الأولية الى استهداف موقع تل العجول الذي يمثل تاريخ غزة في العصر البرونزي الوسيط والمتأخر، وتعرضت آثار تل المنطار

ومقامات الشيخ علي المنطار والشيخ رضوان فيه لأعمال تدمير واسعة. وجرى استهداف موقع البلاخية الذي يمثل ميناء غزة القديم "أنثيدون" في الفترتين اليونانية والرومانية.





وألحق القصف أضراراً بالغة بكنيسة جباليا البيزنطية والتي طالت أرضيات الفسيفساء الجميلة بكتابتها اليونانية، وزخارفها الغنية بأشكال آدمية وحيوانية ونباتية ومشاهد أسطورية غاية في الروعة. كما تعرضت مقبرة جباليا الأثرية للتدمير، وهي مقبرة كبيرة تم الكشف فيها عن مئات القبور من الفترتين الرومانية والبيزنطية، وكانت فسيفساء عبسان من الفترة الرومانية البيزنطية قد دُمرت في عدوان 2014.



وتعرض محيط دير القديس هيلاريون الأثري في موقع تل أم عامر بالقرب من النصيرات، للقصف، وتشير التقديرات إلى تعرض مقبرة دير البلح الأثرية على شاطئ دير البلح لأعمال تدمير واسعة، وهي المقبرة التي تم الكشف فيها، في الفترة 1972-1982، على دلائل ذات أهمية استثنائية، هي عبارة عن توابيت فخارية على شكل الإنسان من القرن الثاني عشر. ق.م.

جرى استهداف منهجي للمباني التاريخية والأماكن الدينية، سواء بالقصف الجوي أو المدفعي، الأمر الذي تسبب بدمار هائل للتراث الثقافي في غزة وبيت حانون ودير البلح وخان يوس ورفح، شمل المباني التاريخية والمساجد والمدارس والقصور والمقامات والأسبلة، ومن أبرز المباني التاريخية والدينية المستهدفة في مدينة غزة، الجامع العمري في حي الدرج الذي تعرض للتدمير التام، وهو أحد أكبر المساجد في المدينة، شُيِّد في الفترة الأيوبية، وتبلغ مساحته نحو 4100 متر مربع، وأقدم جزء فيه شُيِّد على الطراز البازلكي لكاتدرائية القديس يوحنا المعمدان من القرن الثاني عشر الميلادي. ويُعتقد أن الجامع أقيم على البقعة التي كان فيها معبد الإله مارنا في العهد الروماني وكنيسة أودوكسيا البيزنطية، كما يتميز بنقوشه الكتابية التي تعود إلى العصرين المملوكي والعثماني.

كذلك تعرضت كنيسة القديس بيرفيريوس في حي الزيتون في غزة للدمار الشديد، وهي تُنسب إلى القديس بيرفيريوس، مطران غزة في القرن الخامس قبل الميلاد، وأُعيد تجديدها في القرن الثاني عشر ميلادي، وتضم الكنيسة ضريح القديس بيرفيريوس. وقد تم قصف الكنيسة بتاريخ 2023/10/19، ما أدى إلى تدمير ساحتها، وانهيار مبنى وكلاء الكنيسة بالكامل، واستشهاد عدد كبير من الناس الذي لجأوا إليها، وإبادة عائلات بأكملها.



وتعرضت المساجد التاريخية في غزة للدمار الكلي أو الجزئي، وأبرزها جامع كاتب ولاية في حي الزيتون بمدينة غزة القديمة، الذي يعود أقدم جزء فيه إلى العصر المملوكي عام 1334 ميلادي، والإضافات الغربية ترجع إلى العصر العثماني، وقد بناها أحمد بك كاتب الولاية سنة 1586 ميلادية، وتجاور مئذنته جرس كنيسة القديس بيرفيريوس، وجامع السيد هاشم أحد أجمل المساجد القديمة في حي الدرج في مدينة غزة، شُيِّد على الطراز العثماني، وتبلغ مساحته نحو 2400 متر مربع، وهو عبارة عن صحن مكشوف تحيط به أروقة، وتحت الرواق الغربي ضريح يُعتقد أنه قبر السيد هاشم بن عبد مناف جد الرسول، ثم مسجد قشقار التاريخي الذي تعرض للدمار، وطال التدمير أيضاً الجامع العمري في جباليا الذي يعود تاريخ بنائه إلى الفترة المملوكية.



كما تم تدمير مسجد الظفردمري المملوكي في حي الشجاعية، والذي أنشأه شهاب الدين أحمد أزفير بن الظفردمري عام 1360 ميلادي، وتبلغ مساحته نحو 600 متر مربع. وكان مسجد المحكمة المملوكي في الشجاعية قد دُمر عام 2014، وطال التدمير مجموعة كبيرة من المقامات الدينية في تل المنطار والشيخ عجلين، ومقام الخضر في مدينة رفح، والذي يضم ضريح القديس هيلاريون. والمقامات المشار إليها هي على سبيل المثال لا

أمّا المباني التاريخية فتشمل المباني العامة، كالاسواق والساحات ودور العبادة والمدارس والقصور وبيوت السكن والحمامات والساحات، وتميزت هذه الحرب عن مثيلاتها السابقة باستهداف منهجي للمركز التاريخي لمدينة غزة وبيت حانون وخان يونس. ومن أبرز الأمثلة لذلك قصر الباشا في حي الدرج، وهو قصر كبير مكون من طبقتين، يعود تاريخ بنائه إلى العصر المملوكي، وتحمل زخارفه تصميم الرنك، وهو شعار الظاهر بيبرس، وكان مقراً لنائب غزة في العصرين المملوكي والعثماني، ونُسب القصر إلى الرضوان الذين امتلكوه في بداية الفترة العثمانية، وأقام فيه نابليون ثلاث ليالٍ خلال حملته على مصر والشام سنة 1799، وقد قامت وزارة السياحة والآثار بترميم القصر وتأهيله كمتحف أثرى.





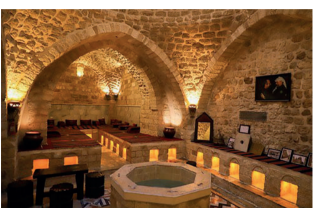
كما تم تدمير المدرسة الكاميلية، بصورة كلية، في حي الزيتون، وتُنسب إلى الملك الأيوبي الكامل الذي شيدها سنة 1237 ميلادي، وتتكون من طبقتين على مساحة 537 متراً مربعاً، يتوسطها فناء مركزي. واستُخدمت المدرسة للتعليم وإيواء الطلاب الفقراء والمسافرين، وظلت تُستخدم لقرون طويلة حتى عام 1930، وكانت آخر المدارس القائمة في المدينة.





وطالت عملية التدمير، بشكل كلي تقريباً، دار السقا في حي الشجاعية والذي شيده عام 1661 أحمد السقا، أحد كبار التجار في غزة، ويتكون البيت من طبقتين، وتصل مساحته إلى نحو 700 متر مربع، وقد جرى ترميمه من جانب العائلة في الآونة الأخيرة، وتأهيله كمنتدى ثقافي. وطال القصف دار الطرزي، وهو بناء مميز معمارياً من الفترة العثمانية، وألحق دماراً واسعاً بدار العلمي والسباط المجاور في حي الدرج، الذي يشكل أحد مداخل البلدة القديمة ويقع بالقرب من المسجد العمري وقصر الباشا، كما تم





وبعد اجتياح مدينة خانيونس جرت عمليات تدمير واسعة لقلعة خانيونس التاريخية، التي مثلت على مدار سبعة قرون محطة رئيسة على الطريق الساحلي القديم الرابط ما بين مصر وبلاد الشام. وقد شيدت القلعة والخان بموجب نقش التأسيس الموجود على مدخل القلعة من قبل يونس النيروزي الدوادار/ كاتب السلطان المملوكي الظاهر برقوق عام 1387 ميلادي.



# مواقع التراث العالمي

هناك ثلاثة مواقع أثرية مسجلة على اللائحة التمهيدية للمواقع الثقافية في فلسطين في قطاع غزة (طه 2009)، وهي موقع البلاخية "أنثيدون"، وتل أم عامر "دير القديس هيلاريون"، كمواقع تراث ثقافي، ووادي غزة كموقع تراث طبيعى.

# 1. البلاخية (أنثيدون)

تقع على شاطىء البحر شمال غربي مدينة غزة، وتمثل ميناء غزة القديم في العصرين اليوناني والروماني، والمذكور في الأدبيات الإسلامية تحت اسم "تيدا"، وعلى بعد كيلومتر واحد يقع ميناء ميوماس القديم. وأظهرت التنقيبات الفلسطينية الفرنسية المشتركة دلائل من الحضارات الأشورية الحديثة، والبابلية، والفارسية، واليونانية، والرومانية، والبيزنطية، والفترة الإسلامية المبكرة، وتم الكشف في الموقع عن أسوار المدينة، بالإضافة إلى أحياء للحرفيين وبيوت السكن، بعضها مزين بالفريسكو، وتم العثور في المنطقة على أرضيات فسيفسائية ومخازن ومبانٍ محصّنة. ووُضع الموقع على اللائحة التمهيدية الفلسطينية للتراث العالمي على أساس المعيارين 2 و4 تمهيداً لإدراجه على لائحة التراث العالمي، وقد تعرض للقصف الشديد.

# 2. تل أم عامر (دير القديس هيلاريون)

تم الكشف عن دير القديس هيلاريون في موقع تل أم عامر، بالقرب من النصيرات، ويُعرف بموقع تاباثا التاريخي الذي ظهر على خريطة مادبا، وجرى التنقيب في الموقع من قبل دائرة الآثار الفلسطينية بالتعاون مع المدرسة الإنجيلية الفرنسية، وأظهرت التنقيبات بقايا دير كبير من الفترتين البيزنطية والإسلامية المبكرة. ويتكون الدير من كنيستين وقاعة عمادة واستقبال، إلى جانب مرافق الدير المكونة من آبار وحمام ونزل للحجاج، وعُثر في أرضيات الفسيفساء على كتابة يونانية تذكر اسم القديس هيلاريون، الذي في ولد في غزة عام 291 وتوفي في قبرص عام 371، وهو مؤسس الرهبنة في فلسطين، وكتب سيرته الأب جيروم، وذاع صيته في منطقة شرق المتوسط، ويُحتفل بعيده في قبرص

في 21 تشرين الأول/ أكتوبر من كل سنة. وُضع الموقع على اللائحة التمهيدية للتراث العالمي سنة 2005 كموقع ثقافي، على أساس المعايير 2 و3 و6، تمهيداً لإدراجه رسمياً على لائحة التراث العالمي. وتفيد المعلومات عن تعرض محيط الموقع القريب للقصف.

### 3. وادي غزة

ينبع وادي غزة من تلال النقب والمرتفعات الجنوبية للخليل، ويبلغ طوله نحو ينبع وادي غزة من منبعه، وعتد من خط الهدنة شرقي غزة إلى الساحل حيث يصب في البحر، كما يبلغ طول مساره عبر قطاع غزة سبعة كيلومترات. يعتبر وادي غزة واحداً من أهم الأراضي الساحلية الماطرة الموجودة في الحوض الشرقي للبحر الأبيض المتوسط، والغنية بتنوع نظامها الجغرافي الحيوي، كما أن الوادي هو محطة على طريق هجرة الطيور. ونظراً إلى أهميته الطبيعية، جرى تسجيله على اللائحة الوطنية للتراث الثقافي والطبيعي ذي القيمة العالمية الاستثنائية. ووُضع الموقع على اللائحة التمهيدية كموقع تراث طبيعي، والتي تضم أنواعاً مهددة ونادرة، على أساس المعيار رقم 10. وشكل وادي غزة مسرحاً للعمليات العسكرية الإسرائيلية منذ بداية العدوان على غزة لما يتمتع به من مزايا بيئية، كمحطة مهمة في هجرة الطيور والتنوع الحيوي.

# المتاحف ومخازت المواد الاثرية

طالت عمليات التدمير عدداً كبيراً من المتاحف والمجموعات الأثرية التي تُقدر بنحو 12 متحفاً، أبرزها متحف قصر الباشا، وهو مبنى تاريخي من الفترة المملوكية جرى ترميمه وتأهيله كمتحف أثري، وقد عُرضت فيه معظم المكتشفات الأثرية المهمة في قطاع غزة على مدار العقدين الماضيين، وضم عشرات آلاف المواد الأثرية التي طُمرت تحت أنقاض المبنى. كما تم تدمير متحف دير البلح، الذي ضم مجموعة من المواد الأثرية والتراثية، ومتحف القرارة الذي يضم مجموعة متنوعة من المواد الأثرية من فترات تاريخية متعددة، وتعرضت المجموعات الخاصة للدمار، ومنها مجموعة السيد جودت الخضرى في غزة ومجموعة العقاد.







وي كن القول إن العديد من المجموعات المتحفية الخاصة لقيت المصير نفسه، في ظل ما تعرضت له غزة من قصف شامل غير تمييزي.

كما تم اقتحام مستودعات الاثار التابعة لدائرة الاثار في غزة وتضم عشرات الآلاف القطع الأثرية، بما في ذلك المستودعات الخاصة بالتنقيبات الاثرية الفلسطينية الفرنسية المشتركة، والتي تودع فيها المواد التي تخضع للدراسة. وتقدر بعشرات الآلاف القطع من التماثيل الأواني الفخارية والوجاجية والمعدنية والعملات. ويأتي اقتحام المتاحف والمستودعات في مخالفة واضحة لاتفاقية لاهاي لحماية الممتلكات الثقافية أثناء النزاع المسلح لعام 1954.



# تدمير المساجد والمقابر

وإلى جانب المساجد التاريخية التي أشير لبعضها سابقا، جرت حملات تدمير منظمة واسعة للمساجد في قطاع غزة، لا مثيل لها في التاريخ المعاصر، ويشير تقرير وزارة الأوقاف الفلسطينية الصادر بتاريخ 2024/1/22 الى تدمير كلي أو جزئي لنحو ألف مسجد من بين 1200 مسجد. ولم تسلم المقابر أيضاً من القصف، فجرى استهداف المقبرة المسيحية المعمدانية في مدينة غزة، وألحق القصف دماراً بمقبرة الكومنولث الخاصة بجنود الحرب العالمية الثانية في حي التفاح، وتم تدمير مقبرة بيت حانون وتجريف أجزاء واسعة منها، ومقابر أُخرى لا يتسع المجال لذكرها.



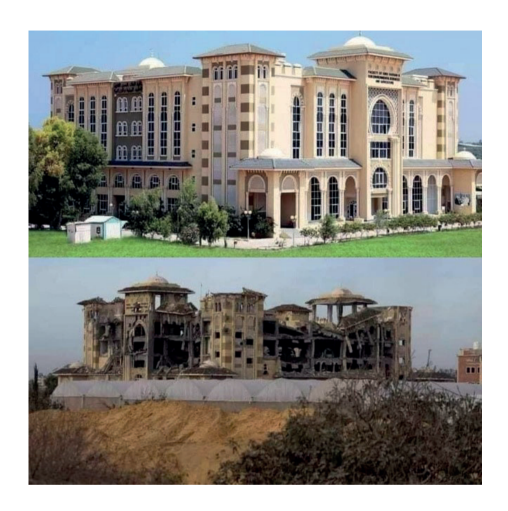
# استهداف معالم المدينة

وأشار تقرير صادر عن بلدية غزة إلى أن الاحتلال استهدف معالم المدينة الرئيسية التي تشكل الهوية الجمعية للمدينة، وتشمل المباني التاريخية، والمساجد، والكنائس، وحديقة ونصب الجندي المجهول، ومركز رشاد الشوا وحديقة الكتيبة، ومبنى المكتبة العامة ، ومبنى إسعاد الطفولة، ومنتزه البلدية، ومبنى الأرشيف المركزي ومركز ترميم المخطوطات والجامعات بالإضافة إلى الفنادق والمنشآت السياحية والمرافق الخدماتية والتجارية والبنى التحتية، كالشوارع ومحطات الصرف الصحي وآبار المياه.









# الاتفاقية الدولية بشأن الإبادة

تعرّف اتفاقية منع الإبادة الجماعية والمعاقبة عليها لعام 1948 الإبادة الجماعية بأنها أي فعل من الأفعال الخمسة المرتكبة بقصد التدمير الكلي أو الجزئي لجماعة قومية أو إثنية أو عرقية أو دينية، وهي قتل أعضاء من المجموعة، أو إلحاق الأذى الجسدي أو المعنوي الخطر بأعضاء المجموعة، أو إخضاع المجموعة عمداً لظروف معيشية قاهرة بقصد التدمير المادي كلياً، أو فرض تدابير تستهدف الحيلولة دون إنجاب الأطفال داخل المجموعة، أو نقل أطفال من المجموعة عنوة إلى جماعة أُخرى. وتحدد المادة الثالثة

أيضاً الأفعال التالية: الإبادة، أو التآمر على ارتكاب الإبادة، والتحريض المباشر والعلني ومحاولة ارتكاب الإبادة، أو الاشتراك في الإبادة.

أبرمت هذه الاتفاقية بعد أهوال الحرب العالمية الثانية، وقد أشار المفكر البولندي رافائيل ليمكين 1944 (Lemkin 1944)، الذي صاغ مصطلح الإبادة الثقافية، إلى أن الإبادة الثقافية لا تقل خطورة عن التدمير المادي لمجموعة بشرية. وعلى الرغم من تبني هذا التعريف من قبل الجمعية العامة للأمم المتحدة عام 1946، فإن الدول ذات الماضي الاستعماري في إبادة السكان الأصليين، مثل أستراليا والولايات المتحدة والمملكة المتحدة وفرنسا وكندا، عمدت إلى تخفيف النص في الاتفاقية عام 1948 ليقتصر على كل عمل متعمد يرتكب بنية تدمير اللغة والدين والثقافة لأي مجموعة بشرية. وشدد عالم الاجتماع الكندي أندرو ولفورد، من جامعة مانيتوبا في وتنبرغ، على الجانب المتعلق بتدمير الهوية الجمعية للسكان الأصليين واستلاب أرضهم لتمكين المستوطنين من السيطرة عليها (Cultural Genocide 2019).

وبالإشارة إلى الحرب الجارية في غزة، وصف راز سيغال خبير الهولوكوست اليهودي الأميركي في جامعة ستوكتون الأميركية، في اليوم السادس للحرب، هذه الحرب بأنها تمثل حالة غوذجية لحروب الإبادة الموجهة لتدمير مجموعة بشرية من خلال عقد النية، التي عبر عنها العديد من القادة السياسيين والعسكريين الإسرائيليين، واقترانها بالعمليات العسكرية، كالقصف، وتدمير البنية التحتية، والحصار المحكم، والتهجير القسري، والتجويع، ثم "تبرير العنف بالاستخدام المشين لذكرى الهولوكوست" على حد قول سيغال (Segal 2023)، لإخراج الصراع من سياقاته السياسية كصراع ضد الاحتلال، ومقارنة الضحايا الفلسطينيين بالنازيين وتنظيم داعش الإرهابي، واستحضار الخطاب الاستعماري في الصراع بين الحضارة والتوحش، وهو ما درج عليه المستعمرون الأوائل، على حد وصف فرانز فانون (Fanon 1963)، الأمر الذي شكل دائماً مقدمة لارتكاب جرائم حرب واسعة. ويأتي استهداف المراكز التاريخية والمواقع الأثرية والمراكز الثقافية والمتاحف كمؤشر آخر على نية مبيتة لتدمير الهوية الجمعية لمجموعة بشرية، حسب

نصوص اتفاقية منع الإبادة الجماعية والمحاسبة عليها. وقد وصف جون هوكينغ، عضو محكمة الجرائم الدولية ليوغسلافيا السابقة تدمير التراث الثقافي كصنو للإبادة الثقافية، بالقول: أينما يوجد تدمير ثقافي هناك شبهة إبادة جماعية.

# الدعوى المقامة أمام محكمة العدل الدولية

بعد فشل الجهود الدولية لوقف الحرب، على الرغم من قرار الجمعية العامة بالأغلبية، واستخدام الولايات المتحدة حق النقض لمنع استصدار قرار من مجلس الأمن لوقف الحرب، قامت دولة جنوب أفريقيا بتقديم دعوى قضائية أمام محكمة العدل الدولية ضد الكيان الإسرائيلي بارتكاب جرعة الإبادة الجماعية في غزة، وتعتبر المحكمة أعلى هيئة قضائية في نظام الأمم المتحدة. وتستند الدعوى المكونة من 84 صفحة، والمدعومة من عدد كبير من الدول، إلى معاهدة منع الإبادة الجماعية ومعاقبة مرتكبيها لعام 1948، وهي أكثر الجرائم بشاعة في القانون الدولي، وقد تم عقد جلساتها الأولى على مدار يومين، في 11 و12 كانون الثاني/يناير 2023، وتهدف الدعوى على المستوى الإجرائي إلى المطالبة، بصورة عاجلة، باستصدار قرار بوقف أعمال الإبادة، وهي تستند إلى دلائل موضوعية، سواء بالنسبة إلى النية، أو الأفعال الخمسة المصنفة كجرائم إبادة. ويعتقد العديد من الخبراء القانونيين الدوليين أن جرائم الإبادة التي ترتكبها إسرائيل في فلسطين، هي نتيجة طبيعية للحصانة التي منحها إياها النظام الغربي على مدى 75 عاماً من الصراع الفلسطينى - الإسرائيلي.

وفي الختام لا بد من تكثيف الجهود لوقف الحرب، وتعزيز الإغاثة الإنسانية، وأياً يكن قرار محكمة العدل الدولية فلن يعيد الحياة إلى الضحايا، كما لن يعيد التراث إلى سابق عهده، لكن تحقيق العدالة ومعاقبة الجناة سيحولان دون الاستمرار في ارتكاب هذه الجرائم ضد الإنسانية، والحيلولة دون تكرارها مستقبلاً. وهي دعوة إلى كافة المؤسسات العاملة في حقل التراث الثقافي، المحلية والدولية، إلى العمل بصورة حثيثة على برامج تقييم الأضرار والإعمار، فالتراث الفلسطيني ليس إرثاً فلسطينياً فحسب، بل هو أيضاً جزء لا يتجزأ من التراث الإنساني، وتدميره خسارة للإنسانية جمعاء.

# المراجع والمصادر

#### باللّغة العربيّة

- ♦ إدارة الآثار تحت الاحتلال في فلسطين، مجلة "تحولات مشرقية"، العدد رقم 9، كانون
   الثاني/يناير 2016...
- باكونغا، فيانكان كاترين. "قرار تاريخي لحماية التراث الثقافي"، "اليونسكو" (2017):
   https://www.unesco.org/ar/articles/qrar-tarkhy-lhmayt-altrath-althqafy-0
- ♦ طه، حمدان (تحرير). "قائمة مواقع التراث الثقافي والطبيعي ذات القيمة العالمية المتميزة في فلسطين" (فلسطين: وزارة السياحة والآثار، دار الناشر، الطبعة الثانية، 2009).
  - ♦ قاعدة بيانات التراث الثقافي، وزارة السياحة والآثار.
- ♦ "مساجد وكنائس ومقابر.. الحرب تدمير مواقع غزة الأثرية"، "الحرة واشنطن"، 5
   كانون الأول/ ديسمبر 2023: http://tinyurl.com/jnv9tnxp
- ♦ مناع، عادل. نكبة وبقاء: حكاية فلسطينيين ظلوا في حيفا والجليل 1948-1956 (بيروت:
   مؤسسة الدراسات الفلسطينية، 2016).
  - ♦ العارف، عارف. "تاريخ غزة" (القدس: مكتبة بيت المقدس، 1943).
- ♦ وزارة السياحة والآثار. "الأضرار الناجمة عن القصف الإسرائيلي الذي أصاب المواقع الأثرية في قطاع غزة". تقرير (2014).
- ♦ وزارة السياحة والآثار. "تقرير حول الأضرار التي لحقت بمواقع التراث الثقافي في قطاع غزة نتيجة العدوان الإسرائيلي" (2023).

- ♦ Abu Sitta, Salman. Atlas of Palestine (1917-1966). Palestine Land Society, 2010.
- Benvenisti, M. Sacred Landscape: The Buried History of the Holy Land since 1948. Berkeley and L.A.: University of California Press, 2002.
- Cultural Genocide, October, 16, 2019. file:///C:/Users/lenovo/Desktop/Gaza/Cultural%20
   Genocide%20\_%20Facing%20History%20
- "Destruction of the Palestinian cultural heritage of Gaza in pictures". The Guardian, 11 January 2024:
- https://www.theguardian.com/world/gallery/2024/jan/11/palestinian-cultural-heritage-gaza-destruction-in-pictures
- Fanon, Frantz. The Wretched of the Earth. New York: Grove Press, 1963.
- Georgia M. Andreou, M. Fradley, L. Blue & C. Breen. "Establishing a baseline for the study of maritime cultural heritage in the Gaza strip". Palestine Exploration Quarterly (2022):
- https://doi.org/10.1080/00310328.2022.2037923
- Kletter, Raz. Just past? The Making of Israeli Archaeology. London: Equinox, 2006.
- Lemkin, Rafael. Axis Rule in Occupied Europe: Laws of Occupation, Analysis of Government, Proposals for Redress. Washington D.C.: Carnegie Endowment for International Peace, Division of International Law, 1944.
- Masalha, Nur. The Zionist Bible: Biblical Precedent, Colonialism and the Erasure of Memory. London: Routledge, 2013.
- MoTA. "First phase of the Rapid damage assessment of cultural heritage sites in Gaza". 15
   August 2014. (Unpublished Report)
- ♦ Pappe, Ilan. The Ethnic Cleansing of Palestine. Oxford: Oneworld, 2006.
- Sadeq, M. "The Historical Monuments of Gaza Strip". Mediterraneum, vol. 2 (2002), edited by Fabio Maniscalco, Massa editore, pp. 243-259.
- Segal, Raz. "A Textbook Case of Genocide': Israeli Holocaust Scholar Raz Segal Decries Israel's Assault on Gaza". Democracy Now, October 16, 2023.
- ♦ South Africa=South Africa v.s Israel case 192:
- https://www.icj-cij.org/index.php/node/203395
- Taha, Hamdan. "Gaza at the Crossroads of Civilizations". This Week in Palestine, Issue no. 232 (2017), pp. 76-81.

# تحديات وآليات 'إعادة'' صياغة السياسات الثقافية في الدول العربية

# د.ة مروة ملمي

في ظلّ سياق سياسي وأمني واجتماعي مضطرب يسود منطقتنا العربية منذ سنوات، وفي أعقاب طفرة تكنولوجية هائلة طالت كل مناحي الحياة، بل واستبدلت العقل البشري في القيام بأغلب الأعمال الذهنية والعلمية والعملية، ما ضرورة تأمّل وضع السياسات الثقافية الوطنية والإقليمية؟ وما أهمية رصد تغيراتها وتقييم أثرها وفاعليتها وملاءمتها لواقع ومستقبل المجتمعات والشعوب العربية، واستيعابها للتحديات والمتغيرات السريعة والمتلاحقة على المستوى المحلّي والإقليمي والعالمي؟

يمكن القول أولا إن هذه الضرورة تأتي من أهمية الثقافة نفسها، كفعل إنساني ذاتي ومجتمعي مستمر باستمرار حياة الإنسان، لا يتوقّف، وكمؤشّر على التطوّر والتنمية وارتقاء الفرد والمجتمع. كما تنبعُ هذه الأهمية من دور الثقافة كوسيلة مؤثّرة للتعبير وكأداة فاعلة للتغيير.

ففي ظلّ هذه الظروف المضطربة، وما تتركه من أثر على الأفراد والمجتمعات، تكتسب الثقافة أهمية قصوى، حيث تقدّم قنوات للتواصل ومسارات للتفاهم. كما أنها تعزز الهوية الوطنية وتسهم في تجاوز الانقسامات والنزاعات، وبالتالي بناء مجتمع أكثر تهاسكاً. كما أنّ الثقافة تلعب دورًا هاماً في توعية الأفراد بالقضايا الإنسانية والمجتمعية من خلال الفنون والآداب، وكلها وسائل للتفكير والتعبير والتغيير كذلك. كما تشجع الثقافة على المشاركة والتفاعل، وهو ما يُحكّن المجتمعات من محاربة الأفكار والتوجّهات المتطرّفة ويعزّز قيم التسامح واستيعاب الآخر.

تشهد المنطقة العربية حالياً وضعًا سياسيًا معقدًا يتأثر بعدة عوامل، أهمّها النزاعات المسلحة، التحولات السياسية، الضغوط الاقتصادية، والمشكلات البيئية. ففي ببعض

<sup>1</sup> باحثة في السياسات الثقافية

دولنا العربية لا تزال تستمر الصراعات العسكرية والنزاعات الداخلية في تفاقم الأوضاع الإنسانية والاقتصادية، مما يؤثر سلبًا على استقرار المجتمعات ويزيد من معدلات الفقر والتهجير، يؤثر كل ذلك بطبيعة الحال على تقديم الخدمات الأساسية. كما أن الهجرة القصرية إلى دول عربية أخرى، تضع عليها أعباءً أكبر في ظل أوضاع اقتصادية ضاغطة من الأساس. مصر على سبيل المثال لا الحصر تستضيف أكثر من 756 ألف لاجئ وطالب لجوء مسجلين من 62 جنسية مختلفة. مع نهاية أكتوبر 2023، أصبحت الجنسية السودانية هي الأكثر عدداً تليها الجنسية السورية، ثم تلي ذلك أعداد أقل من جنوب السودان وإريتريا وإثيوبيا، واليمن، والصومال، والعراق.1

أما الوضع في فلسطين، فمازال، كما كان دائماً، المؤثّر الرئيسي على الأوضاع في كل المنطقة. كما أنّ الإبادة الجماعية للشعب الفلسطيني والتي بدأت عقب أحداث يوم 7 أكتوبر 2023، وأودت بحياة 43878 شهيداً في قطاع غزة، طبقاً للجهاز المركزي للإحصاء الفلسطيني، بينهم 16673 من الأطفال و 11269 من النساء و885 من الطواقم الطبية وأمنية واقتصادية وامنية.

كيف يمكننا فصل ما يحدث في فلسطين عن سياق ثقافي أوسع؟ القضية الفلسطينية قضية هوية ثقافية وإرث تاريخي وتراث ثقافي وديني وإنساني. إنها صراع حضاري وثقافي بالأساس.. أمّة تصارع للحفاظ على هويتها الثقافية وإرثها الحضاري وتراثها بشكليه المادّي وغير المادّي. وقد يكون الصّراع صريحا ومباشرا في فلسطين، إلّا أنّ المنطقة كلها تعيشه بأشكال أقلّ قسوة وعنفا، عن طريق الاختراق السياسي والمؤامرات العالمية وهجوم وسائل التّواصل الاجتماعي وعبر الذكاء الاصطناعي.

البعد الثّقافي حاضر دون شكّ في ظل هذه الأوضاع المتردية. كما أن الفعل الثّقافي لم يختفى من المشهد، بل تواجد وإن كان على استحياء، سواء في دول النّزاعات أو في

<sup>1</sup> https://www.unhcr.org/eg/ar/about-us/refugee-context-in-egypt

<sup>2</sup> https://www.pcbs.gov.ps/site/lang\_ar/1405/Default.aspx

دول المهجر من خلال فنانين وفاعلين ثقافيين أجبروا على الهجرة، لكن لم يفقدوا الرّابط العقلي والوجداني بأوطانهم. فالحياة الثقافية في لبنان والعراق وليبيا واليمن مازالت تعيش التجربة السياسية والأمنية المريرة وتتأثّر بها وتعبّر عنها في الدّاخل والخارج.

لذا، فإن تطوير السياسات الثقافية يعد ضرورة لاستيعاب هذه المتغيرات المتسارعة، وللمساهمة في تدعيم الاستقرار الاجتماعي وتوجيه الطاقات نحو الانفتاح الفكري والقدرة على التعبير والمقاومة من خلال الإبداع والإنتاج، مما يُعزز من قدرة المجتمعات العربية على استيعاب التحديات العالمية والتعامل معها، بما لا يتعارض مع هويتها واحتياجاتها وأولويات شعوبها.

وستتناول هذه الورقة ملامح عامّة لوضع السياسات الثقافية في المنطقة العربية، انطلاقاً من مؤشّرات ودلائل، مع الأخذ في الاعتبار تباين السياقات بين الدّول وخصوصية كل دولة على حدة.

# لكن ما هي السياسات الثقافية؟ وما أهميتها؟ وكيف تتماس مع قطاعات حيوية أخرى في مسارات الدول والشعوب؟ أفراداً ومجتمعات؟

تعرّف منظّمة اليونسكو السياسات الثقافية 1 بأنها الإجراءات والمبادئ التوجيهية التي تتخذها الحكومات والمؤسسات بهدف تعزيز الثقافة والحفاظ عليها وتنميتها. هذه السياسات تشمل مجموعة واسعة من التدابير التي تتعلق بالإنتاج الثقافي، وتوزيعه، والحفاظ على التراث الثقافي المادي وغير المادي، وتعزيز التنوع الثقافي.

ويمكن تلخيص مجالات اختصاص السياسات الثقافية وفقًا لمنظّمة اليونسكو في العناصر التالية: الحفاظ على التراث الثقافي بشقّيه المادّي واللامادي، ويشمل ذلك

ا الوثيقة الصّادرة عن مؤتمر اليونسكو للسياسات الثقافية في مكسيكو سيتي. هذه الوثيقة توفر إطارًا شاملاً لفهم دور السياسات الثقافية:

<sup>&</sup>quot;World Conference on Cultural Policies - Mexico City Declaration on Cultural Policies, 1982" https://culturalrights.net/en/documentos.php?c=18&p=190#:~:text=The%20Mexico%20City%20 Declaration%20on,and%20closer%20communication%20among%20people

السياسات التي تهدف إلى حماية المعالم التاريخية، الأعمال الفنية، اللغات التقليدية، والممارسات الثقافية التي تمثل جزءًا من هوية وثقافات الدول والشعوب.

كما أنّ السياسات الثقافية معنية بشكل أساسي بدعم التنوع الثقافي، وصياغة السياسات التي تضمن تنوّع وتعدد أشكال التعبير الثقافي داخل المجتمع، وتعمل على تشجيع الحوار بين الثقافات المختلفة ودعم ثقافة الأقليات والسّعي لتوثيقها والتعبير بها. هذه السياسات تهدف إلى خلق بيئة منفتحة متنوعة، حيث يمكن للثقافات المختلفة أن تتعايش وتتفاعل مع بعضها البعض، مما يساهم في إثراء النسيج الاجتماعي وتعزيز الفهم المتبادل بين مختلف الفئات الثقافية، كما أن ذلك يعدّ مؤشراً هاماً على حرية التعبير الفنّي والثّقافي. وإنّنا لا نبالغ إذا ما قلنا أنّ الحوار الذي يتيحه هذا التّنوع قد يكون أداة للتوافق السياسي والأمني وتحقيق السلم المجتمعي في وقت قد تعجز المفاوضات السياسية عن ذلك.

كما أنّ دعم الإنتاج الثقافي هو أحد أهم محاور السياسات الثقافية، التي تهدف إلى وضع التوجهات والأطر التنظيمية لدعم الإنتاج الفني، بما في ذلك دعم الفنانين والمؤسسات الثقافية وتنظيم مصادر التمويل وتشجيع الشراكات بين القطاعات العامة والخاصة والمجتمع المدني.

تضع السياسات الثقافية القواعد لمفهوم "إتاحة الثقافة" أو "الوصول للثقافة" و "الوصول للثقافة" (Access to Culture) الذي يشير إلى ضمان وصول الموارد والخدمات الثقافية إلى جميع أفراد المجتمع، بغض النّظر عن خلفياتهم الاجتماعية، الاقتصادية، أو الجغرافية. يتضمن ذلك القدرة على الوصول للخدمات الثقافية من مسرح، سينما ومعارض فنية، وكذلك المكتبات، المتاحف، والمراكز الثقافية. كما يشمل هذا المفهوم توفير المرافق الثقافية في الأماكن الفقيرة والنائية والبعيدة عن المركز، كذلك ضمان وصولها لذوي الاحتياجات الخاصة.

يتجاوز هذا المفهوم الحضور المادي للفعاليات، ليشمل أيضًا توفير المحتوى الثقافي عبر الإنترنت، وربطه بالمناهج التعليمية، وجعل الثقافة جزءًا من حياة وسلوك الأفراد

اليومية. كما تهدف السياسات التي تدعم إتاحة الثقافة، إلى إزالة العوائق التي قد تحول دون مشاركة الفئات المهمشة في الحياة الثقافية، مثل التكلفة، المسافة، أو الحواجز اللغوية. ويمتد مفهوم الإتاحة إلى الممارسة كذلك، بحيث تكون ممارسة الإبداع الفني ممكنة لكل الفئات الاجتماعية وفي كل الأماكن بلا قيد أو شرط أو حاجز.

تُعنى السياسات الثقافية كذلك منظومة التعليم الثقافي وتعليم الفنون، وأطر دمج الفنون والثقافة في المناهج التعليمية في جميع المستويات. كما أنها تضع قواعد التنسيق مع الجهات الأخرى المعنية بالتعليم في الدولة من وزارات وهيئات. وقد يكون هذا المحور دالاً على توجهات الدولة في بناء الإنسان فكرياً ومهارياً من جهة، ومؤشّراً على الاهتمام بجودة الحياة الثقافية والمنتج الثقافي والإبداعي من جهة أخرى.

تعدّ هذه بعض الخطوط العريضة لما يتضمنه مفهوم السياسات الثقافية، إلّا أنه مفهوم واسع يتداخل مع الكثير من القطاعات الأخرى في كل دولة، يتقاطع معها ويؤثر فيها وتؤثر فيه، وفقاً للسياقات المختلفة.

ومفهوم السياسة الثقافية "حديث نسبيا بدأ مع تبني اليونسكو لهذا المفهوم الذي تطور مع مرور الزمن ليواكب تطور مفهوم الثقافة. مما جعل نطاقه اليوم أوسع بكثير بحيث يشمل، إلى جانب الفنون والآداب، أناط الحياة، وأساليب العيش معاً، ومنظومات القيم، والموروثات، والمعتقدات1".

# في منطقتنا العربية، هل يمكننا الحديث عن سياسات ثقافية بتعريفها السابق؟

يمكننا الإجابة على هذا التساؤل من خلال التطرق إلى بعض خصائص السياسات الثقافية.

تتميز السياسات الثقافية لأي دولة بالشمولية والتكامل، حيث تغطي مجموعة واسعة من المجالات الثقافية، بما في ذلك الفنون، التراث، الصناعات الإبداعية والتعليم

السياسات الثقافية في زمن التحولات، د. عماد أبو غازي، مركز الدراسات السياسية والاستراتيجية بالأهرام والمؤسسة الثقافية
 السويسرية، 2014

الثقافي. فهي تسعى لتحقيق تكامل بين هذه المجالات لتحقيق التنمية المستدامة. كما أنها تتسم بالمرونة بما يكفي للتكيّف مع التغيرات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والاستجابة للاحتياجات والظروف المتغيرة. وتقوم آلية وضع السياسات الثقافية على المشاركة بين القطاع الحكومي وغير الحكومي والفنانين والمبدعين والجمهور. كما أنّ السياسات الثقافية يجب أن تحمل بذور الاستدامة عن طريق الرؤية العامة والاستراتيجيات والأهداف الواضحة والخطط طويلة الأمد وآليات التنفيذ. وتتطلب السياسات الثقافية تنسيقاً فعّالاً بين مختلف القطاعات مثل التعليم، الشباب، الشئون الدينية، السياحة، الاقتصاد، والتنمية الاجتماعية.

إعلان السياسات الثقافية من قبل الدولة هو خطوة رئيسية لضمان فهمها وتبنيها من قبل الشعب ومن قبل الهيئات المعنية بالثقافة. وجود سياسات ثقافية معلنة وواضحة يسهم، دون شكّ، في ضمان الشفافية والمساءلة، كما أنه يسمح للجمهور والمجتمع الثقافي معرفة حقوقهم وواجباتهم ضمن خطّة الدولة فيما يخص قطاع الثقافة. كما أن إعلان السياسات الثقافية يشجع على المشاركة المجتمعية وطرح النّقاش العام حول الرؤية والأهداف والآليات التي تتبعها الدولة في دعم وتطوير منظومة العمل الثقافي.

وأخيراً ينبغي أن تتضمن السياسات الثقافية آليات للتقييم المستمر والمراجعة الدورية لضمان فعاليتها وملاءمتها للسياق واحتياجاته. تعد هذه الأدوات ضرورية لضمان أن السياسات لا تبقى مجرد وثائق نظرية، بل تتحول إلى خطط محددة وواقع ملموس.

في ظلّ هذه الخصائص السّابق ذكرها، يمكننا القول إن الحديث عن سياسات ثقافية بمعناها الشامل والمكتمل في المنطقة العربية، مع اختلاف السياقات بين الدول، هو طموح يحتاج إلى مزيد من التطوير والدعم، مع أن تحولا حقيقيا حدث في فهم مصطلح السياسات الثقافية في أعقاب التغييرات السياسية في 2011، حيث بدأ استخدامه بهدف إصلاح المنظومة الثقافية لتتواكب مع الإصلاح السياسي.

منذ استقلال الدول العربية في منتصف القرن العشرين، سعت العديد من الدول إلى صياغة سياسات ثقافية تدعم الهوية الوطنية وتحافظ على التراث الثقافي. في بعض الدول، مثل مصر، كانت هناك مبادرات مبكرة لوضع رؤية للثقافة تتواكب مع أهداف ثورة يوليو 1952، قام بها وزير الثقافة ثروت عكاشة1. بينما في دول أخرى، مثل دول الخليج العربي، بدأت هذه الجهود لاحقاً مع الطفرة الاقتصادية في السبعينيات.

وقد كانت هناك العديد من المبادرات لوضع رؤية لمنظومة العمل الثقافي في أعقاب التحرّر من الاحتلال في تونس والمغرب والجزائر ولبنان وبلدان عربية أخرى في منتصف القرن الماضي. لن نتطرّق هنا لتاريخ السياسات الثقافية في المنطقة، لكن سنسعى للتفكير في فكرة "إعادة صياغة السياسات الثقافية" في السياق العربي الحالي والتحديات المطروحة أمام التطبيق.

# ما المقصود بإعادة صياغة السياسات الثقافية ؟

المقصود هو مراجعة وتحديث السياسات القائمة لتكون أكثر ملاءمة للسياق المحلّي وللاحتياجات والمتغيرات على المستوى السياسي والاجتماعي والأمني، كذلك المتغيرات الإقليمية والعالمية وما تمثله من تحديات أو فرص.

تستند منظومة العمل الثقافي في أغلب الدول العربية، باستثناء التي تعاني من انقسام سياسي ووضع أمني مضطرب، على مرجعية تقدّم رؤية للثقافة. تتفاوت هذه الرؤى في شموليتها ووضوحها وحجم تفاصيلها من دولة إلى أخرى طبقاً لرؤية الدولة للثقافة وأهميتها ودورها، وإمكانياتها الإدارية والمالية وكوادرها البشرية وأمور أخرى.

في مصر، تمّ وضع "استراتيجية للثقافة المصرية كجزء من "استراتيجية التنمية المستدامة - رؤية مصر 2030"2 عام 2016. تركز الاستراتيجية على تعزيز الهوية الوطنية من خلال الثقافة والفنون، ودعم الإنتاج الثقافي، وتحسين الوصول إلى الثقافة، وتطوير البنية التحتية الثقافية، وتعزيز التعاون الدولي في المجال الثقافي.

<sup>1</sup> https://www.siyassa.org.eg/News/21790.aspx

<sup>2</sup> https://mped.gov.eg/DynamicPage?id=115

في الأردن، أطلقت الحكومة "الاستراتيجية الوطنية للثقافة (2027-2023)1، لتوجيه تطوير الثقافة والفنون في البلاد. تشمل الأهداف تعزيز الفنون البصرية والأدب والموسيقى، وتوفير الدعم المالي والإداري للفنانين والمؤسسات الثقافية، وتحسين الوصول إلى الثقافة لجميع المواطنين.

كذلك الأمر في تونس والمغرب ودول الخليج، مثل الإمارات العربية وعمان والمملكة العربية السعودية التي تشهد نقلة نوعية في رؤية الدولة للثقافة والفنون، بعد عقود من الانغلاق، وفي النّظر لأهميتها في إطار رسم صورة جديدة للمملكة، معتبرةً الثقافة مكونا رئيسيا من مكونات التنمية البشرية، ومصدرا هاما للاستثمار الاقتصادي والدّعاية السياحية وأداة للتأثير في المنطقة. وهي الأهمية التي ترجمت لميزانيات ضخمة يتم ضخّها في هذا القطاع، سواء للبنية التحتية، أو التدريب أو الدعاية.

لا شكّ أنّ هذه المحاولات، أي وضع رؤية لقطاع الثّقافة، ضمن خطط الدّولة، يعدّ خطوة هامّة في إطار تطوير السياسات ومراجعتها، إلّا أنّ هذه المبادرات تفتقر في أحوال كثيرة إلى آليات المتابعة والتقييم، وكثيراً ما تنحصر في دور الدولة بمعزل عن القطاع الثقافي غير الرّسمي.

# هل من ضمورة لإعادة صياغة السياسات الثقافية في سياقنا العربيي الحالي؟

تتمتّع المنطقة العربية بتنوع ثقافي كبير نتيجة لتاريخها الطويل والمتشابك من الحضارات المختلفة. وعلى الرغم من هذا الغنى الثقافي، تواجه الدول العربية العديد من التحديات في مجال السياسات الثقافية، منها القيود السياسية والاجتماعية، والموارد المالية المحدودة، والتحديات التقنية والإدارية. كما أن عدم وضوح السياسات وتحولها إلى ممارسات إدارية وبيروقراطية يومية معتادة هو أحد أسباب عدم القدرة على رصدها وتقسمها أو حتى توثيقها.

<sup>1</sup> https://culture.gov.jo/Ar/Pages/%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%B3%D8%AAMD8%B1%D8%A7%D8
%AA%D9%8A%D8%AC%D9%8A%D8%A9\_%D8%A7%D9%84%D8%AB%D9%82%D8%A7%D9%81%
D9%8A%D8%A9\_%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%B7%D9%86%D9%8A%D8%A9\_20232027

إعادة صياغة السياسات الثقافية في المنطقة العربية يعتبر ضرورة ملحّة. فمنذ عام 2011، شهدت المنطقة العربية تحولات سياسية واقتصادية واجتماعية جذرية. هذه التحولات أثّرت بشكل كبير على المشهد الثقافي، حيث تطلّب هذا الانفتاح السياسي وما واكبه من مشاركة شعبية واسعة، زيادة مساحة حرية التعبير وتوسيع نطاق المشاركة المجتمعية وإبراز دور المجتمع المدني، والخروج من الدائرة المحدودة للخدمات الثقافية الحكومية. للأسف لم تتمّ ترجمة هذه الطموحات لسياسات فعلية، وأصبحت التجربة الثقافية الثورية ذكرى واكبت ظروفا سياسية بعينها. وفي السياق العربي الحالي، فإعادة صياغة السياسات الثقافية يعدّ ضرورة لتلبية هذه المطالب المشروعة وموجها لمواءمة السياسات مع التحولات الإقليمية والعالمية الجارية.

وفي ظل الحروب والصراعات السياسية، هناك ضرورة لإعادة صياغة السياسات في التجاه الضرورة الملحة للحفاظ على التراث الثقافي وحمايته. كما أنّ الأوضاع المعيشية لللاجئين والنازحين من دول الصراعات تتطلّب استجابة كبيرة لحماية التنوع الثقافي داخل المجتمعات العربية، بهدف انصهار هذه الفئات في المجتمعات التي لجأت إليها وعدم شعورها بالعزلة والاغتراب.

كما أنّ العديد من الدول العربية تعاني من تحديات اقتصادية تجعل من الضروري التفكير في كيفية استغلال الثقافة كقطاع اقتصادي يمكن أن يسهم في خلق فرص العمل وتحقيق التنمية المستدامة، من خلال إعادة النّظر إلى السياسات المنظّمة لقطاع الصناعات الثقافية والإبداعية، كأحد محركات النمو الاقتصادي.

التفاوت الاجتماعي والاقتصادي أيضا يواكبه تزايد أعداد الفئات المجتمعية التي تفتقر إلى الوصول إلى الأنشطة الثقافية والفنية. وإعادة صياغة السياسات الثقافية يمكن أن تسهم في تحقيق العدالة الثقافية وضمان وصول الجميع إلى الفعاليات والخدمات الثقافية بكافة أشكالها.

التحديات التقنية والإدارية وضعف البنية التحتية الثقافية ونقص الكفاءات الإدارية المؤهلة، يعوق تنفيذ السياسات الثقافية بشكل فعال. تحتاج الدول العربية، مع اختلاف

السياقات، إلى سياسات جديدة تركز على تطوير البنية التحتية الثقافية وبناء القدرات الإدارية القادرة على تفعيل السياسات بكفاءة ومراقبتها وتقييمها بشكل دورى.

كما أنه يمكن أن تأخذ، السياسات الثقافية المعدّلة أو المعاد صياغتها، في الاعتبار أهمية البعد الإقليمي والدولي في العلاقات الثقافية، فتسهم في تعزيز التعاون الإقليمي والدولي في المجال الثقافي والفني. التعاون مع المنظمات الدولية والدول الأخرى يمكن أن يتيح التدريب وتبادل الخبرات والدعم المالي والفني وتشجيع تنقل الفنانين والفاعلين الثقافيين، مما ينعكس بشكل تلقائي على دعم وتطوير القطاع الثقافي في المنطقة بشكل عام.

الإبداع الفنّي يلعب دوراً أساسياً في التنمية الاجتماعية والاقتصادية. لذلك، تحتاج الدول العربية إلى سياسات تدعم الفنانين والمبدعين وتوفر لهم البيئة المناسبة للإبداع والابتكار وتضمن حرية الإبداع الفنّي والتعبير الثقافي. من هنا فهناك حاجة ماسّة لإعادة صياغة السياسات الثقافية بحيث تسهم في توفير الدعم المالي واللوجيستي والتشريعي اللّازمن لذلك.

# ما هي تحديات إعادة الصياغة؟

تشكل القضايا السياسية والأمنية والاقتصادية أحد أكبر التحديات التي تعيق إعادة صياغة السياسات الثقافية في المنطقة. فغياب الاستقرار السياسي يؤثر سلباً على قدرة الحكومات على تنفيذ إصلاحات طويلة الأمد. كما أنّ الحفاظ على التراث الثقافي هو تحدِّ آخر، حيث يتطلب مراجعة السياسات بهدف التوفيق بين الحفاظ على التراث من جهة وعلى الابتكار والإبداع من ناحية أخرى. في المغرب، ومصر وتونس، تم تحقيق بعض النجاح في هذا المجال من خلال مبادرات تهدف إلى دمج التراث الثقافي مع الصناعات الإبداعية الحديثة، إلا أنّ هذه المبادرات مازالت بحاجة لتقييم الأثر الفعلي والأثر الثقافي والمجتمعي. كما أنّ الصراع ما بين التوسّع العمراني وبين الحفاظ على الطّابع التراثي للمدن القديمة والحفاظ على تراثها مازال موضوعاً يؤرّق المتخصصين وسكّان المدن نفسها.

تواجه الدول العربية أيضاً تحديات اجتماعية مثل الأمية والتفاوت الاجتماعي، والتي تؤثر على مدى نجاح السياسات الثقافية. تحتاج الحكومات إلى تبني سياسات شاملة تضمن مشاركة جميع فئات المجتمع في العملية الثقافية، كما أنها بحاجة لوضع استراتيجيات ترفع وعي الأفراد بأهمية الثقافة إنسانياً واجتماعياً وكمجال مفتوح لممارسة العمل وتحقيق ربح اقتصادي.

يعد نقص التمويل اللازم لتطوير وتقييم السياسات الثقافية تحدياً بارزا كذلك، حيث تعاني العديد من الدول العربية من نقص في التمويل المخصص للقطاع الثقافي، مما يؤثر على قدرة المؤسسات الثقافية على تحقيق الاستدامة في متابعة السياسات الثقافية وخطط تنفيذها.

غياب آليات التنسيق مع الكيانات والهيئات الفاعلة في العمل الثقافي في العديد من الدول العربية، يحد أيضا من قدرة هذه الدول على تنفيذ الخطط العامة والشاملة، ويؤثر على الانسجام والتناغم بين السياسات المعنية بالثقافة، وقد يُحدث تضارباً أيضاً. وهو ما يحدث في حال غاب التنسيق مع قطاعات التعليم على سبيل المثال، أو الشئون الدينية أو الإعلام. كما أنّ التنسيق مع مؤسسات المجتمع المدني والقطاع الخاص يحتاج إلى آليات واضحة ومتابعة دورية تكفلها سياسات واضحة وداعمة.

تعكس الأدبيات الحالية حول السياسات الثقافية في العالم العربي، جملة من التحديات المتعددة التي تواجه هذه السياسات. على سبيل المثال، تشير بعض الدراسات إلى أن السياسات الثقافية في العديد من الدول العربية تفتقر إلى المرونة والتكيف مع العصر الرقمي. وأن السياسات الحالية تعتمد على نماذج قديمة لا تتماشى مع التحديات الحديثة المرتبطة بأشكال الإدارة وآليات التقييم والمتابعة وقياس الأثر.

### هل هناك فرص متاحة؟

نعم، رغم التحديات الإقليمية والدولية الحالية، هناك فرص عديدة لتطبيق سياسات ثقافية معدّلة. أولاً، بسبب الوعي المتزايد بتأثير الثقافة والفنون، وبقيمتها الاجتماعية والاقتصادية. وثانيا، فإنّ الطّفرة الرقمية التي تغزو العالم بشكل متسارع تُعدّ أداة قوية

لتعزيز الوصول إلى الثقافة والفنون، خصوصًا في المناطق النائية التي كانت تعاني من نقص في الموارد الثقافية. المنصات الإلكترونية التي أُتيحت بشكل أوسع خلال جائحة Covid-19 أظهرت كيف يمكن لتلك التقنيات أن توسع دائرة الوصول الثقافي بشكل سريع وفعّال.

التعاون الإقليمي بين الدول العربية يمكن أن يكون عاملاً محفزاً للعمل على أهداف مشتركة ولمراجعة وتقييم السياسات الثقافية بشكل دوري. وهذا التعاون لا يقتصر فقط على الدول العربية، بل يمكن أن يشمل أيضًا الدول الإفريقية الصاعدة التي بدأت تلعب دورًا متزايد الأهمية في الصناعات الثقافية والإبداعية. التعاون مع هذه الدول يمكن أن يثري السياسات الثقافية العربية من خلال النظر إلى قضايا مشتركة من منظور اجتماعي واقتصادى متشابه.

دور المجتمع المدني والمنظمات غير الحكومية في المجال الثقافي يزداد أهمية كذلك، حيث يُسهم في تعزيز شمولية السياسات من خلال المشاركة المجتمعية وتوفير تمثيل عادل لمختلف فئات المجتمع في عملية صنع السياسات وتنفيذها. وفي هذا الإطار، تجدر الإشارة إلى دور بعض المؤسسات الثقافية الإقليمية التي تساهم بشكل فاعل في دعم الشباب المبدعين من خلال منح الإنتاج الفني، والتدريب والتنقل، مثل مؤسسات "المورد الثقافي"1 والصندوق العربي للثقافة والفنون "آفاق"2 على سبيل المثال. فعمل هذه المؤسسات، وغيرها من المؤسسات المحلية، يعيد رسم وتشكيل السياسات الثقافية بشكل عملي وتلقائي، بالتوازي مع السياسات الرسمية. وهو موضوع جدير بالدراسة في مرحلة لاحقة.

كما أنّ انفتاح العديد من الدول الأوروبية على التعاون مع الكيانات الرسمية، ممثّلة في وزارات الثقافة العربية، من خلال المراكز الثقافية الأوروبية، قد عِثّل فرصة في استكشاف تجارب هذه الدول. وقد يكون التعاون بهدف العمل على التوجهات العامة

<sup>1</sup> www.mawred.org

<sup>2</sup> www.arabculturefund.org

واستراتيجيات إدارة قطاع الثقافة، أولى بالدعم في هذه المرحلة من الأنشطة والفعاليات.

مما لا شكّ فيه أنّ التغيرات الحاصلة في دول الخليج، فيما يتعلّق بالمنظور للثقافة والفنون وضخّ لأموال ضخمة في هذا القطاع، يؤثر بشكل واضح في الخريطة الثقافية لكل المنطقة على مستويات مختلفة، أولها البعد الاقتصادي المتعلّق بأشكال الإنتاج والدّعم، وانعكاس ذلك على المحتوى الفنّي، كذلك ما يستتبعه من هجرة للفنانين والفاعلين الثقافيين بحثاً عن فرص العمل والتمويل.

أخيراً فإعادة النّظر للسياسات الثقافية في المنطقة العربية على المستوى المحلّي والإقليمي باتت ضرورة لمواجهة التحديات الراهنة واستثمار الفرص المتاحة واستيعاب المتغيرات السياسية والاقتصادية والاجتماعية المتسارعة. وهذا لن يتأتّى إلا بالوعي بهذه الضرورة وبكونها مهمّة مشتركة تقودها إرادة سياسية مدركة لذلك.



# السوق الثقافية العربية المشتركة: الآليات، الأهداف، الانعكاسات والتحديات

# د. مریم مهاجي

# السياق والأهمية

تمثل السوق الثقافية العربية المشتركة خطوة مهمة نحو مزيد من التعاون بين الدول العربية. ففي عالم تلعب فيه الثقافة دورًا رئيسيًا في التنمية الاقتصادية والاجتماعية، من الضرورى أن نعمل معًا لخلق بيئة مواتية للتبادل الثقافي. وهو ما قد يتم من خلال:

- التكامل الثقافي: إذ تعزز هذه السوق الوحدة والتضامن بين
   الدول العربية من خلال تمكين الفنانين والمبدعين من مشاركة
   أعمالهم وأفكارهم.
- التجارة الحرة: من خلال تيسير التبادل الحر للسلع الثقافية سواء كانت أعمالاً فنية أو موسيقية أو أدبية عكننا إثراء ثقافاتنا مع دعم اقتصاداتنا المحلية.
- تنقل الفنانين: إن حرية تنقل الفنانين بين الدول العربية لا تزيد من التنوع الثقافي فحسب، بل تعزز العلاقات المهنية والودية بن المبدعن.

# منطلقات رؤيتنا للسوق الثقافية العربية

آليات السوق: سنبدأ باستكشاف الآليات الموضوعة لدعم السوق الثقافية العربية. وتشمل هذه الآليات مواءمة السياسات الثقافية بين الدول، وتطوير البنية التحتية الملائمة ودعم العاملين في المجال الثقافي. هذه الآليات ضرورية لتسهيل التبادل الثقافي وتعزيز التعاون الإقليمي.

- أهداف السوق: نتناول بعد ذلك الأهداف المحددة للسوق الثقافية العربية المشتركة. وتشمل هذه الأهداف تعزيز التكامل الثقافي، وتسهيل التجارة الحرة في السلع الثقافية، ودعم تداول الفنانين. وتهدف هذه الأهداف إلى خلق بيئة تزدهر فيها الثقافة العربية.
- الانعكاسات الاجتماعية والاقتصادية: سنقوم بعد ذلك بتحليل الانعكاسات الاجتماعية والاقتصادية للسوق الثقافية العربية المشتركة على المجتمعات العربية. ويشمل ذلك التأثير على الاقتصاد المحلي وخلق فرص العمل في القطاع الثقافي وتعزيز الروابط الاجتماعية بين المجتمعات.
- تحديات السوق: أخيرًا، سنناقش التحديات التي تواجه هذه السوق، مثل الاختلافات القانونية والسياسية بين الدول العربية، والتفاوتات الاقتصادية، والحواجز الاجتماعية، والثقافية. إن فهم هذه التحديات هو المفتاح لصياغة استراتيجيات فعالة لتعزيز السوق الثقافية.

# التعريفات الأولية: السلع والخدمات الثقافية

السلع الثقافية: هي المنتجات المادّية التي تنقل القيم الفنية، والجمالية، والرمزية والثقافية. ومن الأمثلة على ذلك الأعمال الفنية والكتب والتسجيلات الموسيقية والأفلام والحرف اليدوية. وغالباً ما تتميز بطابعها الفريد والدلالة الثقافية التي تحملها.

الخدمات الثقافية: وتشمل الأنشطة التي تسهل إنتاج وتوزيع واستهلاك السلع الثقافية. وتشمل الخدمات التي تقدمها المتاحف والمكتبات والمسارح والفعاليات الثقافية. وغالباً ما تركز الخدمات الثقافية على التجربة والتفاعل مع المحتوى الثقافي.

السوق الثقافية: تشمل السلع والخدمات الثقافية والمنتجات الملموسة وغير الملموسة التي تنقل أشكال التعبير الثقافي.

# خصائص محددة مقارنة بالأسواق الأخرى

- القيمة الرمزية: على عكس السلع الاستهلاكية اليومية، للسلع الثقافية قيمة رمزية وجمالية تتجاوز قيمتها الوظيفية.
- التنوع الثقافي: تتسم السوق الثقافية بالحاجة إلى حماية التنوع على مختلف المستويات، حيث أن تنوع أشكال التعبير الثقافي هو جانب أساسي.
- حماية حقوق الملكية الفكرية: تلعب حقوق الملكية الفكرية دوراً حاسماً في حماية المبدعين وتشجيع الابتكار.

# سوف العمل في المجال الثقافي

#### • طبيعة العمل الثقافي

يشمل العاملين في المجال الثقافي، المبدعين (الفنانين) وغير المبدعين (التقنيين) وهم العاملون في مجال الإبداع والإنتاج ونشر السلع والخدمات الثقافية.

ويتميز هذا السوق بدرجة عالية من الإبداع والابتكار، وغالباً ما ينطوي على العمل المستقل أو العمل القائم على المشاريع.

#### • أنهاط التوظيف

غالبًا ما يواجه العاملون في المجال الثقافي أنهاط توظيف غير منتظمة، حيث يعمل الكثير منهم على أساس العمل المستقل أو بموجب عقود قصيرة الأجل.

هناك مستوى عالٍ من التنقل، سواء من الناحية الجغرافية أو عبر القطاعات الثقافية المختلفة، حيث يبحث العاملون عن فرص ومشاريع.

#### • الدور الاقتصادي

يساهم العاملون في المجال الثقافي بشكل كبير في الاقتصاد الإبداعي، حيث يقودون الابتكار ويخلقون قيمة مضافة من خلال مخرجاتهم الفنية.

وغالباً ما يعملون في سوق عالمية، حيث يتم استهلاك أعمالهم وتقديرها في مختلف البلدان والثقافات.

#### • الدور الاجتماعي

بالإضافة إلى المساهمات الاقتصادية، يلعب العاملون في المجال الثقافي دوراً حاسماً في تشكيل الهوية الثقافية وتعزيز التماسك الاجتماعي.

وغالباً ما يكونون في طليعة التبادل الثقافي والحوار الثقافي، ويعززون التفاهم وتقدير الثقافات المتنوعة.

#### • التحديات

كثيراً ما يواجه العاملون في المجال الثقافي تحديات مثل انعدام الأمن الوظيفي، وانعدام الحماية الاجتماعية، وصعوبات في الحصول على التمويل والموارد.

كما أن هناك حاجة إلى سياسات تدعم الأجور العادلة والاعتراف بالعمل الثقافي.

#### التبادلات الثقافية

تشير التبادلات الثقافية إلى تداول السلع والخدمات والأفكار والأفراد عبر الحدود في المجال الثقافي. وتشمل مجموعة متنوعة من الأنشطة التي تعزز التفاهم المتبادل والإثراء الثقافي بين المجتمعات المختلفة.

• الأشكال الرئيسية للتبادل الثقافي

#### أ) جولات الفنانين

- التعريف: سفر الفنانين أو الفرق الفنية لتقديم عروض في
   بلدان مختلفة.
  - الأهمية:
  - تعزيز النشر المباشر لأشكال التعبير الثقافي.
    - خلق فرص للتعاون الدولي.

○ المساهمة في الاقتصاد الثقافي من خلال السياحة والاستهلاك المحلى.

# ب) تداول الأعمال الفنية

- التعريف: حركة الأعمال الفنية عبر الحدود للعرض أو البيع أو الإعارة.
  - الإشكاليات
  - تتطلب أنظمة محددة لحماية الأعمال الفنية وتأمينها.
  - يثير قضايا الملكية الثقافية واستعادة الممتلكات الثقافية.
    - يحفز سوق الفن الدولى.

#### ج) الإعارات بين المتاحف

- التعريف: التبادل المؤقت للقطع أو المجموعات الفنية بين المتاحف في بلدان مختلفة.
  - الفوائد
  - O تسمح بوصول أوسع للجمهور إلى الأعمال الفنية المهمة.
    - تعزيز التعاون الدولى بين المؤسسات الثقافية.
      - و إثراء المعارض وتحفيز البحث.

# الاكيات الرئبسية للسوق الثقافية العربية المشتركة

#### 1. تكامل السياسات الثقافية

- مواءمة السياسات الثقافية الوطنية لتسهيل حرية حركة السلع والخدمات والعاملين في المجال الثقافي عبر البلدان العربية.
  - وضع أطر تنظيمية مشتركة لحماية التراث الثقافي وتعزيز التنوع الثقافي.

#### 2. تطوير البنية التحتية

- الاستثمار في البنية التحتية الرقمية والمادية لدعم إنتاج المحتوى الثقافي وتوزيعه واستهلاكه.
- تطوير منصات وشبكات لتعزيز التواصل بين المؤسسات الثقافية وأصحاب المصلحة الثقافيين.

# 3. دعم العاملين في المجال الثقافي

- تنفيذ سياسات لتحسين الأمن الوظيفي والحماية الاجتماعية والأجر العادل للعاملين في المجال الثقافي.
- تعزيز فرص التنقل والتعاون للفنانين والعاملين في المجال الثقافي داخل المنطقة العربية.

# 4. تسهيل التبادلات الثقافية

- تشجيع التبادل الثقافي عبر الحدود، بما في ذلك جولات الفنانين والمعارض الفنية والإعارات بين المتاحف.
- دعـم مبـادرات الدبلوماسـية الثقافيـة لتعزيـز العلاقـات الثقافيـة الدوليـة والترويـج للثقافـة العربيـة عالميـاً.

#### 5. الحوافز الاقتصادية والاجتماعية

- توفير الحوافز المالية ودعم المؤسسات والمبادرات الثقافية التي تساهم في النمو الاقتصادي والتماسك الاجتماعي.

تهدف هذه الآليات بشكل عام إلى خلق سوق ثقافية عربية حيوية ومتكاملة لا تحافظ على التراث الثقافي الغني للمنطقة وتعززه فحسب، بل تعزز الابتكار والتنمية الاقتصادية والوحدة الاجتماعية أيضاً.

#### 6. البحث العلمى والمنظومات الإحصائية المشترك:

#### • صنع سیاسات رشیدة

- تتيح البيانات الموثوقة لصانعي السياسات اتخاذ قرارات قائمة على الأدلة، وتكييف السياسات الثقافية مع الاحتباجات والظروف الخاصة بالمنطقة.
- كـما تسـاعد في تحديـد الثغـرات والفـرص في القطـاع الثقـافي، مـما يتيـح تدخـلات أكـثر فعاليـة.

#### • تتبّع الاتجاهات الثقافية

- يمكن للنظام الإحصائي المشترك أن يرصد أضاط الاستهلاك الثقافي والتفضيلات والاتجاهات الناشئة في جميع أنحاء العالم العربي.
- كـما أن هـذه المعلومات ضرورية للمنتجين الثقافيين لتكييف عروضهم وللحكومات لدعم المبادرات الثقافية ذات الصلة.

#### • قياس الأثر الاقتصادي والاجتماع

- يسلط القياس الكمي للمساهمات الاقتصادية للقطاع الثقافي، مثل التوظيف والمساهمة في الناتج المحلي الإجمالي والتجارة، الضوءَ على أهميته ويبرر الاستثمار فيه.
- كما يوفر نظرة معمّقة حول العائد على الاستثمار في المشاريع والمبادرات الثقافية.

#### • تعزيز التعاون

- تعزز البحوث والإحصاءات المشتركة التعاون بين الدول العربية، مما يسهل تبادل أفضل الممارسات والنماذج الناحمة.
- تشجع المشاريع والمبادرات الثقافية المشتركة، ما يعزز التكامل الإقليمي.

#### • تحسين تخصيص الموارد

- تساعد الرؤى المستندة إلى البيانات والدراسات الرصينة في تخصيص الموارد بكفاءة، مما يضمن وصول التمويل والدعم إلى المجالات ذات التأثير الأكبر.
- تساعد في تحديد أولويات المشاريع الثقافية التي تتماشى مع الأهداف والغايات الإقليمية.

#### • دعم تطوير الاستراتيجية

- يمكّن الفهم الشامل للمشهد الثقافي من تطوير استراتيجيات مستهدفة لمواجهة التحديات مثل العوائق التنظيمية والتفاوتات الاقتصادية والفجوات التكنولوجية.
- كـما يدعــم إنشــاء ســوق ثقافيــة عربيــة متماســكة وديناميكيــةتســتفيدمــنالــتراثالثقــافالغنــىللمنطقــة.
- من خلال إنشاء نظام قوي للبحث العلمي والإحصاءات، يمكن للبلدان العربية تعزيز فعالية واستدامة سوقها الثقافي، مما يعزز التبادل الثقافي والتكامل الثقافيداخل المنطقة وعلى الصعيد العالمي.

#### أهداف السوق الثقافية العربية المشتركة

- 1. تعزيز التكامل الثقافي: تعزيز الشعور بالوحدة والهوية الثقافية بين الدول العربية من خلال التبادل والتعاون الفني.
- 2. تيسير التجارة الإقليمية للسلع والخدمات الثقافية: إنشاء آليات لتسهيل تداول المنتجات الثقافية العربية، بما في ذلك الأعمال الفنية والموسيقية والسينمائية والأدبية بين الدول العربية.
- 3. **دعم تنقّل العاملين الثقافيين:** تشجيع تنقـل الفنانين والمبدعين والتقنيين في جميع أنحاء المنطقـة لتعزيـز التعـاون المـثري وتبـادل الأفكار.
- 4. **تعزيز الإبداع والابتكار:** تحفيز الإبداع الفني من خلال دعم أشكال جديدة من التعبير الثقافي وتشجيع التجريب في الفنون.
- 5. تطوير اقتصاد ثقافي مستدام: إنشاء قاعدة اقتصادية مستقرة للصناعات الثقافية، وتمكين الفنانين من كسب الرزق من أعمالهم مع المساهمة في الاقتصاد المحلي.
- 6. تعزيز القدرات المؤسسية: تحسين البنى التحتية الثقافية والمؤسسية لدعم تطوير القطاع الثقافي في كل بلد عربي.
- 7. تشجيع البحث والابتكار: تعزيز البحث العلمي في المجال الثقافي لفهم ديناميكيات السوق الثقافية بشكل أفضل وإثراء الساسة العامة.
- 8. **وضع إطار قانوني مشترك:** وضع قوانين وأنظمة منسقة تحمي حقوق النشر وتسهل التجارة الثقافية بين الدول العربية.
- 9. تحفيز الحوار الثقافي: تشجيع الحوار بين الثقافات وبين الفنانين والمثقفين وصناع القرار لمعالجة القضايا الاجتماعية والسياسية والثقافية الهامة.
- دعم السياحة الثقافية: تطوير المبادرات التي تدمج التراث الثقافي في قطاع السياحة، وبالتالي جذب الزوار إلى الثروات الثقافية في المنطقة.
- 11. تعزيز تعليم الفنون: تثقيف جيل جديد من المبدعين من خلال دمج تعليم الفنون في أنظمة التعليم الوطنية.

- 12. تسهيل الوصول إلى الأسواق الدولية: مساعدة الفنانين والمبدعين العرب على الوصول إلى الأسواق الدولية من خلال المنصات الرقمية والفعاليات الثقافية العالمية.
- 13. تعزيز الدبلوماسية الثقافية: استخدام الثقافة كأداة للدبلوماسية لتعزيز العلاقات بين الدول العربية ومع الدول الأخرى من خلال المشاريع الثقافية التعاونية.
- 14. الحفاظ على التراث الثقافي: حماية وتعزيز التراث الثقافي العربي من خلال دعم المبادرات الرامية إلى الحفاظ على التراث الفني والتاريخي.
- 15. تشجيع المشاركة المجتمعية: إشراك المجتمعات المحلية في المشاريع الثقافية لتعزيز التزامها بتراثها الثقافي.
  - 16. تعزيز التنوع الثقافي في المنطقة.

#### التأثيرات الاجتماعية والاقتصادية

#### 1. تعزيز التكامل الثقافي

- التماسك الاجتماعي: عكن أن يؤدي تعزيز الهوية الثقافية المشتركة وكذا الاحتفاء بالتنوع الثقافي في المنطقة إلى تقوية الروابط الاجتماعية بين المجتمعات العربية المختلفة، مما يعزز الشعور بالانتماء.
- زيادة التبادلات الثقافية: تساهم زيادة التبادلات الثقافية في تحسين التفاهم بين الثقافات والحدم ن التوترات بين المجموعات.

#### 2. تيسير التبادل الحر للسلع والخدمات الثقافية

- التحفيز الاقتصادي: يمكن للسوق الموحدة للسلع والخدمات الثقافية أن تولد دخلاً إضافياً للفنانين والصناعات الإبداعية، مما يحفز الاقتصاد المحلي.
- الوصول إلى الأسواق: سيتمكن العاملون في قطاع الصناعات الثقافية المختلفة من الوصول بشكل أفضل إلى الأسواق

#### 3. دعم تنقل العاملين في قطاعات الثقافة

- التنقل المهني: إن تسهيل تنقل العاملين عكّنهم من تنويع تجاربهم وإثراء المشهد الثقافي في كل بلد، مما يشجع على الابتكار الفني.
- تعزيز الشبكات: يمكن للعاملين إنشاء شبكات مهنية متينة، مما يهد الطريق للتعاون المستقبلي والمشاريع المشتركة.

#### 4. تعزيز الإبداع والابتكار

- بروز أشكال فنية جديدة: تشجع البيئة الثقافية الديناميكية على التجريب وظهور أشكال فنية جديدة تتكيف مع الواقع المعاصر.
- تعزيـز المواهـب المحليـة: يسـاهم تعزيـز المواهـب المحليـة في الاعـترافبهـاعـلىالسـاحةالدوليـة وبالتـالىتعزيـزمكانتهـالمهنيـة.

#### 5. تطوير اقتصاد ثقافي مستدام

- خلق فرص عمل: عكن أن يؤدي تطوير القطاع الثقافي إلى خلق فرص عمل جديدة في مختلف المجالات، بدءاً من الإنتاج الفنى إلى الإدارة الثقافية.
- التنويع الاقتصادي: من خلال دمج القطاع الثقافي في الاقتصاد الوطني، يمكن للبلدان أن تقلل من اعتمادها على قطاعات أخرى مثل النفط.

#### 6. بناء القدرات المؤسسية

- تحسين البنية التحتية الثقافية: الاستثمار في البنية التحتية الثقافية (المسارح والمتاحف والمراكز الثقافية) يحسّن وصول الجمهور إلى الثقافة.
- التدريب المهني: مكن للبرامج التدريبية للعاملين في القطاع الثقاف أن تعزز مهاراتهم وقابليتهم للتوظيف.

- وضع السياسات القائمة على البيانات: عَكِّن البحوث في القطاع الثقافي الحكومات من صياغة سياسات مستنيرة تستجيب لاحتياجات السوق الحقيقية.
- تبادل المعرفة: يتيح التعاون بين الباحثين تبادل الخبرات التي عكن أن تفيد المنطقة بأسرها.

#### 8. إنشاء إطار قانوني مشترك

- حماية حقوق المؤلف: إطار قانوني منسق يحمي حقوق الفنانين، ويشجع الإبداع الأصلى ويقلل من القرصنة.
- تيسير التجارة الثقافية: قوانين واضحة تسهّل المعاملات الثقافية بين الدول، وبالتالي تعزيز التجارة العربية البينية.

#### 9. تحفيز الحوار الثقافي

- المشاركة المدنية: يمكن للحوار بين الثقافات أن يعزز المشاركة المدنية ويشجع المشاركة الفعالة للمواطنين في الشؤون الثقافية.
- حل النزاعات: مكن أن يساعد تعزيز الحوار على تخفيف التوترات الاجتماعية من خلال تعزيز التفاهم المتبادل.

#### 10. دعم السياحة الثقافية

- الجذب السياحي: يجذب تطوير سوق ثقافية ديناميكية المزيد من السياح المهتمين بالفنون والتراث العربي، مما يدر دخلاً للاقتصادات المحلية.
- التنمية المستدامة: تساهم السياحة الثقافية في الحفاظ على التراث مع دعم المجتمعات المحلية من خلال خلق فرص العمل.

- تدريب جيل جديد من الفنانين: إن دمج تعليم الفنون في النظم التعليمية يؤهل جيلاً جديداً قادراً على المساهمة في السوق الثقافية.
- رفع الوعي الثقافي: يرفع تعليم الفنون الوعي العام بأهمية التراث الثقافي ويشجع على الحفاظ عليه.

#### 12. تسهيل الوصول إلى الأسواق الدولية

- الظهـور الـدولي: سيحظى الفنانـون العـرب بالمزيـد مـن الفـرص للتعريـف بهـم عـلى السـاحة الدوليـة مـن خـلال التبـادل الثقـافي والتعـاون الثقـافي.
- زيادة الإيرادات: يمكن أن يؤدي الوصول إلى الأسواق الدولية إلى زيادة المبيعات والإيرادات للمبدعين العرب.

#### 13. تعزيز الدبلوماسية الثقافية

- تحسين العلاقات الدولية: تعمل الدبلوماسية الثقافية على تعزيز العلاقات بين الدول العربية ومع الدول الأخرى، مما يعزز مناخ التعاون.
- تعزيز الهوية الثقافية العربية: تساعد الدبلوماسية الثقافية على تعزيز الصورة الإيجابية للعالم العربي على الساحة الدولية.

#### 14. الحفاظ على التراث الثقافي

- الحفظ الفعال: مبادرات الحفاظ على التراث الثقافي تعزز الهوية المحلية وتجذب اهتمام السياح في الوقت نفسه.
- تناقله بين الأجيال: يشجع تعزيز الـتراث عـلى انتقالـه إلى الأجيال القادمـة، مـما يضمـن دهومتـه.

#### 15. تشجيع المشاركة المجتمعية

• تعزيز المشاركة المحلية: إن إشراك المجتمعات المحلية في المشاريع

• تحسين التماسك الاجتماعي: تشجع الأنشطة الثقافية المشتركة الحوار بين المجتمعات المحلية المختلفة، وبالتالي تعزيز التماسك الاجتماعي.

### أهم العقبات التي تواجه آليات السوق الثقافية العربية

#### 1. الاختلافات القانونية والسياسات

- يمكن أن يؤدي التباين في السياسات والقوانين الثقافية بين البلدان العربية إلى إعاقة جهود المواءمة اللازمة للسوق المشتركة.
- ويكن أن تؤدي الاختلافات في قوانين الملكية الفكرية وإنفاذها إلى خلق تحديات في حماية السلع والخدمات الثقافية.

#### 1. التفاوتات الاقتصادية:

- يمكن أن تؤثر التفاوتات الاقتصادية بين البلدان على توزيع الموارد والفرص في القطاع الثقافي.
- وقد تؤدي محدودية الموارد المالية في بعض البلدان إلى تقييد الاستثمار في البنية التحتية والمبادرات الثقافية.

#### 2. العوائق الاحتماعية والثقافية:

- يمكن للتنوع اللغوي والثقافي، رغم أنه مصدر قوة، أن يشكل أيضاً تحديات في خلق هوية وسوق ثقافية موحدة.
- وقد تختلف المعايير والقيم الاجتماعية مما يؤثر على قبول بعض أشكال التعبير الثقافي والترويج لها.

#### 3. الفجوات التكنولوجية والبنية التحتية:

- هكن أن تحدّ التفاوتات في التطور التكنولوجي والوصول

- إلى البنية التحتية الرقمية من وصول المحتوى الثقافي وتأثره.
- يمكن أن يـؤدي عـدم كفايـة البنيـة التحتيـة للإنتـاج والتوزيـع الثقـافي إلى إعاقـة نمـو السـوق.

#### 4. التحديات السياسية والجيوسياسية:

- قد يؤدي عدم الاستقرار السياسي والنزاعات في بعض المناطق إلى تعطيل الأنشطة والتبادلات الثقافية.
- وقد تؤثر التوترات الجيوسياسية على التعاون عبر الحدود وحركة السلع الثقافية والعاملين في المجال الثقافي.
- 5. الهيمنة وعدم المساواة في الوصول إلى الأسواق الثقافية تهيمن الدول الغربية إلى حد كبير على سوق السلع والخدمات الثقافية من حيث البنية التحتية، والاستثمار، والتوزيع والنشر. أما البلدان الناشئة الأخرى، مثل الصين والهند وتركيا، فقد دخلت بقوة إلى هذه الأسواق تاركة مجالاً ضئيلاً للبلدان العربية التي تعتبر مصدرة صافية من هذه المناطق.
- 6. تسلط هذه العقبات الضوء على التعقيدات التي ينطوي عليها إنشاء سوق ثقافية عربية مشتركة وتؤكد الحاجة إلى تنسيق الجهود والتخطيط الاستراتيجي للتغلب على هذه التحديات



#### الهندسة الثقافية زمن التحولات الرقمية

#### د. منجي المبروكي،

#### تقاريم

يعد مصطلح "الهندسة الثقافية" من المصطلحات الحديثة التي لم يشع استخدامها إلا إثر ثورة تكنولوجيا المعلومات، التي كثفت من منسوب إنتاج المضامين الثقافية، وضاعفت من نسق نمو الصناعات الثقافية، فأصبحت اقتصاداتها منافسة لأكثر الصناعات دخلا وإنتاجية، كالصناعات العسكرية، أو الصناعات الغذائية أو صناعة وسائل النقل من طائرات وقطارات وسيارات وسفن.

ويقوم مصطلح الصناعات الثقافية Adorno, T. W., 2001) (على الربط بين مصطلحين متناقضين ظاهريا هما: الصناعة من ناحية، والثقافة من ناحية أخرى. يحيل مصطلح الصناعة إلى معنى الإنتاج المكثف لتلبية الطلب الاستهلاكي، كصناعة الإسمنت والنسيج والالكترونيات وغيرها، أما مصطلح الثقافة فيحيل إلى الإبداع، وهو ينطلق من أبعاد ذوقية-جمالية، تتجرد في الأصل من النوازع النفعية، ومن حتميات الإنتاج الاستهلاكي.

إن المزاوجة بين الثقافة والتقنية، أو بين الذاتي والموضوعي هي نتيجة التحولات البنيوية التي طرأت على هيكلة المجتمعات المعاصرة، حيث لم يعد بالإمكان الفصل بين التطور والتكنولوجيا والتقنية من ناحية، وبين التنمية من ناحية أخرى؛ باعتبار أن الأولى تضفي قيمها المضافة على المضامين الثقافية. إن تدخل التكنولوجيا لم يستثن المنتجات الثقافية، بل أدرجها ضمن السلع المعروضة، دون أي فرق بينها وبين أي منتوج آخر، وفق قاعدة العرض والطلب التي تحكم السوق، وحسب متطلبات القيم الاقتصادية زمن التجارة الحرة، بقطع النظر عما إذا كان الناتج الثقافي له القدرة على الحفاظ على

جوهره الإنساني والأخلاقي والفلسفي؛ لذلك تحوّل الحدث الثقافي، والتعبير الفني إلى قيمة تجارية، دون الحفاظ بالضرورة على المعاير الجمالية الأصلية.

#### 1. تحديد المفاهيم الأساسية

من أهم المفاهيم الواردة في هذه الورقة: الهندسة الثقافية، الرقمنة، التحول الرقمى؛ لذلك سنهتم فيما يلى بتحديد تلك المفاهيم.

#### 1-1 معنى الهندسة الثقافية

يُقْصَد بالهندسة الثقافية نهج التخطيط للتنمية الثقافية، وهي تأخذ بعين الاعتبار المفاهيم المتغيرة للثقافة (Mollard, Claude, 2020) . ويُعد مفهوم الهندسة الثقافية أشمل من مفهوم الإدارة الثقافية، بما أنه يعني فن إخراج المشاريع الثقافية من تناول سرت العادة ألا يكون مربحا، وتتحمله ميزانيات الحكومات المركزية أو الإقليمية، إلى مشاريع ذات مردودية عالية، تحقق النجاح الثقافي والاقتصادي والسياسي.

تحيل الهندسة الثقافية إلى مفهوم استراتيجي لتدبير الثقافة، بتصوّر يستثمر المجال والمواقع الحضارية، والآثار التاريخية، والمساحات الطبيعية، كما يعني صناعة أفكار جديدة في الفن والإبداع والموسيقى، بذلك تعتبر الهندسة الثقافية أحد الأدوات المرنة للتنمية، وهي تفسح آفاقا أرحب للابتكار والتجديد والإبداع؛ وتخرج اقتصاديات الثقافة من اعتبارها عالة على الإنفاق العمومي، على أهمية مردودية نفقاتها، إلى اعتبارها مجالات مربحة، لا تقل مردوديتها عن القطاعات الاقتصاد الحيوية الأخرى.

#### 1-2 معنى الرقمنة والتحول الرقمي

إن إدماج التقنيات والحلول الرقمية أصبح جزء محوريا في كل مجالات الأعمال؛ وقد نتج عن ذلك تغيير ثقافي متزامن مع التغيير التكنولوجي، فهو يتطلب إجراء تحولات جوهرية في طرق عمل كل منظومات العمل، بتبنّي التقنيات الرقمية وإدماجها ضمن كافة المجالات المهنية، وأصبح ذلك ضرورة ترتقي للحتمية، من أجل التحكم في الكلفة والزيادة في الإنتاج. وقد مثّلت مناخات العولمة - وما رافقها من تحولات رقمية،

وما تبعها من تحولات ثقافية تعاقبت وتجذرت مرور الزمن(Roberston, R., 1992)- الأرضية الملائمة التي ساعدت على التمكين للصناعات الثقافية حتى غدت مجالات استراتيجية في اقتصاديات الدول المتقدمة والنامية على حد السواء.

وبالتالي فقد أصبح دور الثقافة في التحول الرقمي دورا محددا لنجاح تلك العملية أو فشلها، فهي تساعد على تعزيز الابتكار والتعاون، وعلى تبني تقنيات وطرق عمل جديدة. إن الثقافة حين تكون متسمة بالسلبية، وتغالي في المحافظة، فإنها قد تسهم في مقاومة التجديد، وتعرقل جهود التحول الرقمي، الذي يعني تطبيق التقنيات الرقمية لتجديد طريقة إنجاز الأعمال، وإبداع قيم جديدة لتقديمها.

#### 2. مزايا الرقمنة وممكناتها

مثلما مكّنت الكتابة من تحقيق نقلة في تاريخ الإنسانية، وأمّنت حفظ تراثها، وأسهم اختراع "يوهان غوتنبرغ" للمطبعة في نشر الثقافة الإنسانية وتطويرها، فإن ظهور الانترنت شكّل منعرجا في التاريخ البشري، وفي إنتاج المعرفة، من حيث النوعية، وطرق التوزيع، والمردودية المادية. فبالرغم من أن الرقمنة لا يتجاوز عمرها بعض العقود، إلا أنها تجاوزت المجال التقني نحو المجال المعرفي والإنساني. ويمكن اعتبارها ظاهرة متعددة السياقات والأبعاد، ذلك أن التكنولوجيا الرقمية غيّرت أنظمة الإنتاج، وطورت كل منظومات العمل في مجالات حياة الانسان المختلفة.

إن التقنية ليست محايدة، فهي تفرض استعمالات معينة، بغض النظر عن الاعتبارات الثقافية والاجتماعية ومدى تنوّعها، أي أنها تسير بالمجتمعات المختلفة نحو الكونية، رغم مسارات التنشئة المتنوعة، والأصول الثقافية والحضارية المتباينة، فالتقنية تفرض قواعدها على المجتمعات، وتحيل تدريجيا إلى ولادة ثقافة كونية جديدة، دون أن تمحو آثار الثقافات الأصلية، بل تعمل، في الغالب، على دمجها والتفاعل مع مثيراتها وتأثيراتها.

إن الثورة الرقمية أحدثت مخاضا في الهوية الثقافية (TOMLINSON, J., 2003)، وأتاحت وفرة غير مسبوقة في العرض الثقافي، لكن بالرغم من هذه الوفرة، يجري التركيز

على بعض المنتجات دون غيرها، وفق قواعد التسويق، ونظم الهيمنة على الأسواق، وطرق توزيع المنتجات الثقافية داخلها.

ومكن اختزال بعض مزايا الرقمنة (William James Potter, 2021) في زيادة إنتاج المضامين الثقافية بكفاءة، وانخفاض كلفتها، وكلفة التكوين في الاختصاصات الجديدة من أجل توفير المؤهلين للعمل في هذه المجالات المستحدثة. لقد مكنت الرقمنة من تيسير الخدمات، والتنافس المستمر من أجل تحسينها، وجعل المعلومات والتجارب سهلة في تبادلها، وفي قابلية مشاركتها. وأصبح من المتاح تخزين البيانات واسترجاعها في أي وقت؛ علاوة على أن الرقمنة تسمح بسرعة تدارك الأخطاء، وتفادي عدم احترام المعايير، وأتاحت مزيدا من الشفافية في عرض البيانات، وسبر تفاعلات المستفيدين، ودرجة رضائهم عن الخدمات. كما أظهرت جائحة كوفيد 19 مزايا الرقمنة وأهميتها في التضامن والنجدة، والعمل عن بعد، وتغيير أنظمة العمل التقليدية، بحيث لم تعد المسافات فواصل معطلة.

لكن الرقمنة لا تخلو من سلبيات (البياتي، ياس خضر ، 2014)، فهي لا تحترم الخصوصيات، وقد تتلاعب بالبيانات الشخصية أو حتى تتاجر بها، وغالبا ما يحصل ذلك عند نقص الأطر القانونية الملائمة لخصائص المرحلة الرقمية، وما تولد عنها من مستجدات، مثل سيولة المعطيات الرقمية، وصعوبة تتبعها. فينتج عن ذلك مخاطر التعدي على الحقوق الفكرية للآخرين، عبر سرقة أفكارهم ومنتجاتهم؛ وقد يصل الأمر حد خرق أمان الأخرين وأمنهم، حين يتعرضون للهجمات والسرقات الإلكترونية، أو يقعون ضحايا عمليات تجسس تتم بخرق أسرار الأشخاص والمؤسسات والدول. كل العمليات السابقة يكون فيها التهديد خارجيا، أما عمليات التهديد التي يتسبب فيها المستخدم لنفسه، فهي مخاطر الإدمان الالكتروني، وهي تتسبب في أمراض نفسية واجتماعية عديدة، تترشح لأن تكون أكثر الأمراض انتشارا في المستقبل المنظور.

إن انتشار استخدام مستحدثات تكنولوجيا الاعلام والاتصال لا يجب النظر اليه على أنه أثر تقني منفصل عن المثيرات الثقافية، بل إن الدراسات الحديثة تظهر أن الاستخدامات التكنولوجية تستتبعها آثار ثقافية، وهو محور اهتمام الفقرات التالية.

#### 3. أهم التحولات الثقافية منذ تسعينات القرن العشرين

عرفت البلاد التونسية طيلة العقود الثلاثة الأخيرة تحولات ثقافية، يمكن اختزالها في تحوّل جذري في السياسات العامة للدولة التونسية، تحولت بموجبه، وبأسلوب شبه مقنّع، من دولة الرعاية الاجتماعية، إلى دولة ليبرالية (بصيغة تونسية). وقد شمل هذا التحول القطاع الثقافي، حيث تم إدراج الصناعات الثقافية في مجلة التشجيع على الاستثمار لسنة 1994.

فُسِح المجال في الاستثمار الثقافي، لأول مرة أمام القطاع الخاص. وقد تزامن ذلك مع بعث مؤسسات محركة أخرى، على غرار وكالة إحياء التراث والتنمية الثقافية. ووقع اعتماد مقاربة تشاركية عبر إحداث المجلس الأعلى للثقافة، وتشجيع الباحثين الخواص في القطاع الثقافي، من خلال إقرار تسهيلات جبائية، وإتاحة الشراكة بين القطاعين العام والخاص، عبر ما يُتيحه مشروع مدينة الثقافة من مقومات لتلك الشراكة، قادرة على إحداث نقلة نوعية في التنمية الثقافية.

إن هذه السياسات تهدف، على المديين المتوسط والبعيد، إلى تقليص أعباء الدولة في التكفل بالشؤون الثقافية في كلفتها الكلية، بالرغم من مواصلة سياسة الدعم الثقافي الانتقائية، التي لم تساعد المبادرة الخاصة المتكافئة بين المبدعين التونسيين.

إن ما عاشته تونس سنة 2011، باختلاف تقييمات مقاصده وحصاده، لم يترتب عليه تعطيل البرامج الثقافية التي بُرْمِجَت قبل الثورة، بل تواصلت دون تغيير يلبي أبسط استحقاقات الثورة في عدالة توزيع منافع تدخل الدولة، ولا مراجعة الاختيارات الثقافية حتى تنسجم مع هوية الشعب التونسي وتواكب تطلعاته في الانعتاق من أجندا الهيمنة الفرنسية، لغة وثقافة. لقد استمرت السياسات المركزية الانتقائية، غير آبهة بالتنوع الثقافي في جهات البلاد المختلفة.

وبالرغم من دعوة اليونسكو إلى استحداث أدوات لقياس الثقافة، على الصعيدين الوطني والحضري، في خطتها "مؤشرات الثقافة 2030"، إلا أن ذلك لم يجد طريقه للتنفيذ في غياب أي رؤية لتجديد السياسات الثقافية في تونس، على أسس جديدة

تستفيد من أخطائها طيلة العقود الماضية، وهو ما يتحول، بمفعول التراكم، إلى نوع من معيقات النهضة الثقافية، بروافع وطنية، وضمن أفاق عربية وكونية تنسجم مع قيم التحرر.

#### 3-1 أهم معوّقات القطاع الثقافي

حدّد أستاذ علم الاجتماع الفرنسي لوران فلوري، في كتابه "سوسيولوجيا الثقافة والأنشطة الثقافية"، بأن العلاقة بين الدولة والثقافة محكومة بوعي السياسي المبدئي بأنّ التوجّهات والميكانيزمات الرمزية للأعمال الإنسانية لها نتائج حتميّة على الفعل، والاستهلاك والإنتاج، وفق الطريقة التي يحدّد بها الفاعلون الاجتماعيون (لوران فلوري، سوسيولوجيا الثقافة والأنشطة الثقافية، 2010).

وفي دراسة موّلتها اليونسكو سنة 2011، أظهر تشخيص القطاع الثقافي أنّ أحد أسباب الأزمة الثقافية في تونس: هو المركزيّة المفرطة، والبيروقراطية شديدة التخصّص، وانعدام الشفافية. كما أنه لا توجد معلومات دقيقة عن آليات الدعم الثقافي، ولا عن قيمة المنح، ومدى نجاح العمل وجودته، ولا تأثيرها الاجتماعي والمجتمعي، كما لا تنشر قائمة الأعمال الممنوحة، لتوفير شفافية صرف تلك المنح.

وقد أفضت ارتجالية السياسات الثقافية إلى ضعف تنافسية المنتجات الثقافية التونسية على المستوى الإقليمي والدولي. ويفسر ذلك، فقط، بضيق السوق الداخلية، فإنها تغيّب أي مبادرات جادة للانفتاح على السوق المغاربية والعربية والإسلامية عموما، علاوة على ضعف خطط الترويج والتسويق والتوزيع، خاصة على المستويات الإقليمية والدولية.

#### 3-2 مسؤولية للإعلام على مستوى الهندسة الثقافية وتوجيه الجمهور

يُلاحظ تواضع في تعاطي وسائل الإعلام الوطنية مع الشأن الثقافي من حيث: نوعية البرامج الإعلامية الثقافية، وقدرات وملامح الإعلاميين-المنشطين، علاوة على فسح المجال لفئة من الفنانين المبتدئين وتمكينهم من دور المحللين/ الناقدين (كرونيكور)، دون المتلاكهم لموهبة ولا خبرة تساعدهم على النفاذ إلى كبريات مشاغل الحياة الثقافية،

وتناولها بمقاربة تحليلية، ناقدة، بنّاءة قادرة على الإسهام في التطوير. إن ندرة البرامج ذات الخلفية الثقافية العميقة، وطغيان السطحية والسخرية والابتذال، وتغليب ما هو تافه، على ما هو طريف وجاد وعميق(Dufresne, Bernadette, 2003)، يساهم في تسطيح ذوق الجمهور، وتكريس نوعية من البرامج والخيارات المبتذلة والسطحية، يتكرر عرضها دون تجديد في البرمجة، ولا في تناول مختص يحلل بروية استحقاقات الشأن الثقافي التونسي.

إن تكريس غطية من الإنتاج الثقافي الإعلامي السريع والمبتذل، والتواطؤ بين الفاعلين الإعلاميين ومن يختارون إدماجهم من الفاعلين الثقافيين، أو من ينتسبون إلى قطاعات مجاورة، لا يساعد على الخروج من ذلك المنوال في الإنتاج، ولا الانفتاح على رؤى وكفاءات قادرة على التغيير والتطوير. وهو ما يعيق الدور النبيل للإعلام في القيام بعمليات التحليل والنقد والإسهام في تحقيق الجودة في إنتاج المضامين الثقافية.

تكتفي وسائل إعلام، في الغالب، بذكر الفعاليات الثقافية دون تعليق عليها، ولا تعقيب من قبل النقّاد والمختصين والمتابعين لها، من أجل إدراك توجهات الجمهور لا توجيهه، حتى تكون المفاضلة بين أنهاط متعددة مما يقدمه المثقفون أو الفنّانون على اختلاف مشاربهم ومناهجهم. فمن الإخلال أن تهتم وسائل الإعلام، فقط، بتغطية المراسم وأنشطة المسؤولين، دون فسح حيّز مهم لتبلور رؤى الفاعلين الثقافيين والنقاد وقادة الرأي، وبروز آرائهم ومواقفهم حتى تمثل موجهات للذوق العام، أو تسهم في تقديم النقد لما هو سائد، والتفكير الدؤوب في التغيير والتجديد والتطوير، لأن ذلك من السنن أو الخصائص المميزة للمجتمعات الحية التي تتسم ثقافاتها بالتأقلم مع متغيرات غو المجتمعات وتقدمها.

لم تجدد أغلب وسائل الإعلام التونسية في نظرتها لمتغيرات الساحة الثقافية، ولم تنتبه جيّدا إلى تغير اهتمامات الفئات الشابة ومطالبهم؛ في حين يفترض أن تقوم وسائل الاعلام، والشبكات الاجتماعية، ببث الافكار والمعلومات والقيم الأقرب لمتغيرات ثقافة المجتمع، حتى تساعد على الاندماج، في معانيه المختلفة، وبناء الوحدة الوطنية؛

وهو ما لا يمثل أولوية ضمن موجهات عمل جانب من الإعلاميين التونسيين.

إن الإعلام الجديد وهو يعتمد على دور المؤثرين في وسائل التواصل الاجتماعي، يترشح تدريجيا لدور فاعل ضمن صنّاع الثقافة، بقوة تأثيره، وقدرته على إحداث التغيير، وهو في ذلك ينافس دور وسائل الإعلام التقليدية. لكن الاعلام الجديد، وهو يرتكز على قوة الصورة، ينخرط في منوال النماذج السائدة، دون التمتع بملكة نقدية، ولا عمق في التحليل والاستدلال؛ في ظل غياب خطة لإدراج المؤثرين ضمن مسار تأهيل مستدام للخطاب الإعلامي الثقافي.

#### 4. أهمية الاقتصاد اللامادي وقيمة الرقمنة الثقافية

تُعد الصناعات الثقافية والإبداعية، في الوقت الراهن، من أسرع الصناعات نمواً في العالم؛ فهي خيار إنمائي مستدام، يعتمد على مورد فريد ومتجدد وغير محدود وهو الإبداع البشري. يعتبر الإبداع الفني من معايير الذكاء والتميّز، لذلك فإن عملية صناعة جيل ذكي ومُبدع، تتطلب إنتاجية في توليد الخيال الذي يعدّ بمثابة طاقة إنتاج المَعرفة. وبما أن المَعرفة مَحدودة ضمن إطار ما ندركه في الوقت الحاضر، وما نحصّله كناتج عن العملية التعلمية، فإن الخيال يَحتَوي على العالم كلّه وَكل ما سيتم مَعرفَته في الحاضر أو المستقبل.

يعتبر هاورد بيكر أن الدولة « تشارك في إنتاج وتوزيع الفن داخل ترابها وخدمة لمصالحها، من خلال أجهزتها الإدارية، وعبر ثلاث أدوات كبرى هي: الدعم الرسمي، الرقابة والقمع». وهذا تحديدا ما قامت به دولة الاستقلال ووظفته ضمن سياستها الكبرى. فهل غادرنا هذال المنوال عمكنات الرقمنة؟

يلاحظ غياب نظام رقمي موحّد، يتضمّن قاعدة بيانات، لبيع تذاكر العروض الفنية، ووضع نظام ذكي لمتابعة الكتب المعارة من المكتبات العمومية، لتمكين المتدخلين في الشأن الثقافي، سواء فاعلين أو نقاد، من تحليل الميولات الفنية الشعبية والفئوية بناء على قاعدة بيانات شفافة ومحيّنة، تعطي مؤشرات على فمط الاستهلاك الثقافي. لقد أثرت الرقمنة على طلب وعرض المحتوى الثقافي وزيارة المتاحف، بفضل التكنولوجيا

المتطورة بشكل متزايد، واعتماد الأجهزة الرقمية للفرجة أو الزيارة عن بعد، خاصة في فترة الوباء، حيث وقع تطوير طرق جديدة "للقيام بجولة" في المتاحف و"حضور" المسرح والمشاركة في قراءات الكتب.

#### 5. المنوال الثقافي السائد ومدى تبلور سياسات ثقافية واضحة

يلاحظ اختلاف أثر العهد الكولونيالي الأنجلوساكسوني والفرانكفوني على إدارة المرافق الثقافية، سواء في البلدان التي كانت تحت النفوذ البريطاني أو تلك التي كانت تحت الهيمنة الفرنسية. فالنموذج الليبرالي قائم على العمل الحر والتوجه نحو المشروعات الهادفة للربح مثل السياحة والإنتاج السينمائي وصناعة الترفيه. أما النموذج الاشتراكي فيرتكز على دور مهيمن على الدعم العمومي، وعلى التخطيط المركزي للشؤون الثقافية فيرتكز على دور مهيمن على الدعم بنظام قوى للمؤسسات الثقافية العامة.

تتنوع أشكال السياسات الثقافية من مجتمع إلى آخر ومن فترة زمنية إلى أخرى، وذلك من خلال درجة تمكين الناس من المشاركة في الإنتاج الثقافي. وتتوزع النماذج الثقافية إلى ثلاثة نماذج رئيسية وهي:

غوذج "الدولة المهندسة" وتمثله فرنسا ويعود اهتمام رعايتها للثقافة والفنون إلى عهود قديمة، يتجلى ذلك في حرص الأمراء والملوك على تطوير وترقية الفنون وتدخل الدولة في تسيير شؤون المجتمع. أما النموذج الثاني فتمثله بريطانيا، وهي من بين الدول الراعية للثقافة والفنون، إذ توصف بـ "الدولة الراعية"؛ فإلى جانب اهتمامها التاريخي بالثقافة والفنون تتميز بتجربة "مجلس الفنون" الذي يقوم بتقديم الدعم للمنظمات الثقافية في بريطانيا. أما الولايات المتحدة الأمريكية فتمثل النموذج الثالث الذي يوصف بـ "الدولة الميسرة"، ويختلف ذلك النموذج، في مجال تنظيم شؤون الثقافة والفنون، بغياب وزارة الثقافة، وبالتدخل المحدود للدولة المركزية في ذلك الشأن، واعتمادها على المؤسسات الخاصة والمانحين لتمويل الأنشطة الثقافية.

أما منوال الثقافة في تونس فهو لا يبتعد عما أطلق عليه مارك فومرولي مفهوم "الدولة الثقافية"، التي تتحكم في كل الهياكل الثقافية، وتحدد مضامين العمل الثقافي، وتضفي عليها مسحة أيديولوجية (Fumaroli, Marc, 1999). لذا فإن تنظيم المهرجانات، وتمويل أشكال العمل الثقافي المختلفة، تبقى مسؤولية الدولة. ولم يتغير هذا الاختيار رغم ما يوجه له من انتقادات. إن تونس اليوم في أحوج ما تكون لمراجعة منوالها الثقافي، على غرار حاجتها لمراجعة منوالها الاقتصادي، وهو ما يتفق عليه الفاعلون السياسيون والثقافيون على حد السواء.

#### الخاتمية

لا يمثل اعتماد الرقمنة، وانخراطها المطرد في مسار هندسة الثقافة في تونس، ضامنا للتطوير، ولا معززا لممكنات التنمية الثقافية، ما لم يُعدّل من الاتجاهات الخاطئة التي تأسست عليها ملامح السياسة الثقافية في تونس. ويقتضي ذلك القطع مع المركزية المجحفة التي تسم العمل الثقافي، وتصالحه مع اهتمامات التونسيين بمختلف انتماءاتهم الجهوية والعمرية، وتنوع ذائقتهم الفنية، وانفتاحهم على كل روافد الثقافات المتوسطية.

وبالرغم من أن الدستور التونسي لسنة 2014 أفرد فصلا للحق الثقافي باعتبار أن الثقافة هي عبارة عن نسيج معنوي جامع لأفراد المجتمع، ولسماته العامة، وشخصيته القاعدية (المنصف وناس، الشخصية التونسية: محاولة في فهم الشخصية العربية، 2011)، إلا أن الثقافة والتعبيرات الفنية لا يمكن أن تحجب الصراعات المجتمعية في وجهيها السياسي والثقافي، فالمجال الثقافي يمثّل فضاء تتبلور فيه التوترات الناجمة عن تباين نظرة جانب من التونسيين لهويتهم الثقافية، حتى أنهم بدوا منقسمين، لا يستوعبون اختلافاتهم ، لغياب القدرة على التعايش مع ذلك الاختلاف لدى فئات عريضة من الشعب التونسي التي نشأت على منوال التفكير الموجه، وينطبق ذلك حتى على من ينتسبون للنخب في الأوساط الثقافية والأكاديمية. إن رهانات المشروع الثقافي، وطنيا وعربيا، يجب أن يتجه طيلة السنوات القادمة إلى أن يكون دامجا للتونسيين،

معززا لوحدتهم وقواسمهم المشتركة، حتى تكون أرضية تعايش تتسع للجميع، إلا لمن عثل حالة نشاز أو خروج عن المقومات الثقافية الجامعة.

#### المراجع والمصادر

#### باللّغة العربيّة

- ♦ البياتي، ياس خضر ، (2014)، أمم صاعدة وامم مندهشة، ط1، دار البداية، عمان.
- وناس، منصف (2011)، الشخصيّة التونسيّة محاولة في فهم الشخصيّة العربيّة،
   تونس، الدار المتوسّطيّة للنشر.

#### باللغات الأجنبة

- Adorno, T. W. (2001), "Culture Industry Reconsidered." In The Culture Industry: Selected Essays on Mass Culture. Edited by J. M. Bernstein. London: Routledge. <a href="http://goo.gl/s0bAmm">http://goo.gl/s0bAmm</a>.
- Castells, M. (1999). Le pouvoir de l'identité. Paris : Fayard
- Marc Fumaroli, L'Etat Culturel: Essai sur une Religion Moderne, Le Livre de Poche, Biblio Essais, 1999.
- Mollard, Claude, L'ingénierie culturelle, Que Sais-je, 6ème édition 2020.
- Fleury, Laurent, Sociologie de la culture et des pratiques culturelles, Paris, Armand Colin, 2010.
- Potter, William James, (2021), Digital Media Effects, Rowman & Littlefield.
- Robertson, R., Globalization: Culture Global and Theory Social, Sage, London, 1992.
- Tomlinson, J. (2003), « Globalization and Cultural Identity ». In: Held, D. et al. (dirs), The Global Transformations Reader. Cambridge: Polity Press, p. 269-278.



#### "السياسات الثقافية" العربية وخطاب الهيمنة

## د. رضا الأبيض 1

#### الملخص

إذا كانت الثقافة كلا يشمل قيم مجتمع مّا ومعارفه وعاداته وخبراته وصنائعه المادية والفنية.. فإنَّ "السياسات الثقافية" تعني مجمل الخطط والبرامج والإجراءات التي تتخذها جهة ما، غالبا ما تكون الدولة ممثلة في مؤسساتها، لإدارة المجال الثقافي على العموم.

وليس من شك في أنّ السياسات الثقافية تحظى بأهمية بالغة خاصة في عصر ما بعد الاستعمار المباشر بسبب ازدياد الرهان على الثقافة سواء لمواصلة مشروع الهيمنة أو لغاية التحرر منه.

لقد بذلت الدولة الوطنية جهدا لاستكمال استقلالها، لكن عقبات كأداء، هيكلية ومادية، ما تزال تحول دون ذلك، من أبرزها "ثقافة السوق" وتطور تكنولوجيات الاتصال، وفشل الاحتكار السياسي للحركة الثقافية والإبداعية..

في هذه المقالة نحاول أن نستكشف بعض ملامح هذه القضية المعقدة، ونشير إلى الممكنات المتوفرة للدول العربية في سبيل تعزيز استقلالها الثقافي.

#### مقدمة

خلال العصر الصناعي، كان الموضوعُ الرئيسي للصراعات الجيوسياسية الكبرى والسيطرة الاستعمارية، المواردُ الطبيعية واليدُ العاملة. لقد حددت مسألة حقوق الملكية طبيعة الصراع بين الأمم والشعوب. ثم في مرحلة ما بعد الاستعمار المباشر توسعت أهداف الصراع وأخذت أشكالا جديدة، لعلّ من أبرزها الصراع حول الرأسمال الثقافي

ridhala69@gmail.com الأدبية والثقافية 1

والرمزي الذي لعبت فيه أطرافٌ كثيرة دور الوسيط الذي يروج معايير وخطابات جديدة، وهو ما وضع صانعي السياسات الثقافية في الدول المستقلة، ومنها الدول العربية، أمام تحديات كبيرة صعُب التغلب على كثير منها.

لقد احتلت القوى الاستعمارية الجديدةُ الحيز الثقافي وهيمنت على وسائل الاتصال وعملت على نشر قيمها ومنتجاتها الثقافية في البلدان المستقلة، الأمر الذي أدى إلى نشأة الحاجة إلى تحديد سياسات ثقافية قادرة على تصحيح هذا الوضع، وذلك بحماية الفضاء الثقافي الخاص ضد التأثيرات الخارجية، وبدعم الإبداع الثقافي الوطنى والمحلى.

في هذا السياق تشكلت نظرياتُ العولمة الثقافية التي استعارت منطق التوحيد الاقتصادي والإعلامي العابر للحدود الوطنية، وروّجت للثقافة والصناعات الثقافية باعتبارها سلعةً خاضعة لمنطق السوق واستجابة المستهلكين ورغبتهم.

لقد سعت القوى الرأسمالية، وما تزال، إلى خلق حالة من التوحيد أو التنميط الثقافي الذي يتطابق مع عولمة الاقتصاد والتجارة ( الربح، الاحتكار، التوسع، التثمين المادي ..). وقد عولت في ذلك على وسائل الإعلام والتكنولوجيا.

وقد كانت لهذا السعي آثار وعواقبُ وخيمة ظهرت في الواقع، وعبرت عنها السياسات الثقافية للدول الوطنية، والتي تضمنت مراجعة لأسس العولمة وكشفت عن تناقضاتها، في محاولة لطرح بدائل بعضها راديكالية وأخرى أكثر مرونة في مواجهة مخاطر العولمة الثقافية التي تشرع هيمنة رأس المال، واحتكار المستقبل من قبل الشركات العابرة..

ففيم تتمثل الهيمنة الجديدة ما بعد مرحلة الاستعمار المباشر؟ وما هي استراتيجيات الدولة الوطنية العربية في مقاومتها على المستوى الثقافي؟ وهل يمكن اعتبار المنظمات العربية القومية الجهة الأكثر قدرة، في المرحلة الراهنة، على رسم السياسات الثقافية العربية وتعهدها بالتقييم والإصلاح؟

# 

#### 1 - تفليك الهويات الوطنية والخصوصيات المحلية

تتعرض مفاهيمُ مثل الهوية والثقافة الوطنية والخصوصية لنقد متزايدٍ من قبل منظري الاقتصاد السياسي المُعولم بسبب كونها جوهريةً ومنغلقةً، وبسبب عدم انسجامها مع حقائق العولمة. إنَّ مفاهيم الهوية أو الثقافة الوطنية كما أشار إلى ذلك ستيوارت هول، على سبيل المثال، منتجاتٌ أيديولوجية تهدف إلى استيعاب الاختلافات الطبقية واللغوية والدينية.. التي تتشكل منها الأمة، من أجل تقديمها على أنها "كيانٌ متجانس" أ، في حين أنّ منطق العولمة يفرض اختراقا وتفكيكا لهذه البُنى الأيديولوجية حتى ترتبط أكثر بـ"الاقتصاد العالمي" . وهو ما سيؤدي، لا شك، إلى إضعاف "الدولة القومية" والثقافات الوطنية.

هكذا توفر العولمة، في نظر ستيوارت هول، سياقًا مناسبًا للانفصال عن "المنطق القديم للهوية الثقافية" التي يجب التفكيرُ فيها على أنها ليست ثابتة أو جوهرية وإنها هي في حالة من التحوّل والتغيير المستمرّيْن تحت ضغط، على وجه الخصوص، المساهمات الثقافية الخارجية. بمعنى آخر، ما دمنا نعتبر الثقافة كيانا متجانسا، تتمتع بدرجة عالية من التماسك، فلا يمكن أن ننظر إلى منطق التدويل أو العولمة إلا على أنه سياق مدمّر. أما إذا نظرنا إلى الثقافة على أنها في حالة تشكّل دائم فإنّ اختراقها وتجاوز حدودها الوطنية لن يُعتبر خطراً بل مصدر إعادة تكوين وإحياء..

وعليه فإنّ موضوع الصراع كما يتضح هو تصوّر الهويات الثقافية وطرق تمثلنا للخصوصية. فكما يكون تمثلنا للثقافة والهوية يكون موقفنا من العولمة الثقافية وتأثيرات الاقتصاد ووسائل الإعلام التي أخذت السّبق، مقارنة بالثقافة، في مسار التدويل.

وقد عمل الأنثروبولوجي أولف هانيرز، على سبيل المثال، على التخفيف من القلق بشأن تأثيرات عولمة وسائل الإعلام وتهديد التجانس الثقافي للثقافات المحلية متفائلا

<sup>1</sup> HALL, S., "The local and the global: Globalization and ethnicity", in KING, A.D. (dir.), Culture, Globalization and the World-System. Contemporary Conditions for the Representation of Identity, Minnea polis, University of Minnesota Press, 1997a (1reéd., 1991), p.22,25

بقدرة الأخيرة على استيعاب ودمْج التأثيرات الخارجية أن مشبّهًا التفاعل بين الثقافات ما يحدثُ بين اللغات من عمليات تهجينٍ (بعمليات الاقتراض والاستعارة)، بما يعني أن جوهر الثقافة يتمثل في كونها خليطا وليست جسما نقيا ومتجانسا.

في السياق ذاته يذهب الأنثروبولوجي أرجون أبادوراي، إلى أنّ "توطين" التدفّقات الخارجية هو الطريقةُ التي تعيد بها المجتمعاتُ الواقعة في محيط المركز والثقافات المحلية صياغة نفسها 2.

وعن الأطروحة نفسها دافع عالم الاجتماع أنتوني جيدينز، في كتابه "الحداثة والهوية الذاتية"، حيث ذكر أنَّ العولمة تتيح للفرد فرصا أكثر للاختيار وتشكيل هويته الخاصة. فإذا كان الأفرادُ، في عصر ما قبل الحداثة، يعيشون في بيئات اجتماعية مغلقة على عدد محدد سلفا من الاختيارات والمسارات، فإنَّ العولمة، من خلال الانفتاح الذي توفره، على "المكان الآخر"، تمنح الأفرادَ "تنوعا ثريا في الاختيارات" أن

وتمثل وسائلُ الإعلام المعولمة عاملا أساسيا في "تعددية الاختيار" هذه، لأنها تسمح لكلِّ فرد من خلال ما توفّره من معلومات بالوصول إلى عدد هائلٍ من البيئات والعوالم العالمية.

إنَّ التدفقات العابرة للحدود الوطنية، إذن، من وجهة النظر هذه، هي "موارد ثقافية" ضروريةٌ تتغذَّى منها الثقافاتُ الوطنية والمحلية وتعيد تشكيلَ نفسها. وأهم وسيط عكن أنْ يساعد على ذلك هو وسائلُ التواصل والإعلام.

إنّ أفكارا مثل "التهجين الثقافي" و"توطين الوافد" و"اتساع دائرة الاختيار الفردي" هي، مثلما لا يخفى، انعكاسٌ ونتاجٌ، إلى حدٍّ كبير، لمنطق السوق الذي يقوم على فكرة الإنتاج وتوفير مجموعة من الاختيارات في استهلاك السّلع على نَحْوٍ يشبع الحاجات

<sup>1 -</sup> HANNERZ, U., «Notes on the Global Ecumene», Public Culture, vol.1, n°2, 1989, p.70-71

<sup>2</sup> APPADURAI, A., «Disjuncture and difference in the global cultural economy», in FEATHERSTONE, M. (dir.), Global Culture. Nationa lism, Globalization and Modernity, Londres, Sage, 1990, p.295-

<sup>3</sup> GIDDENS, A., Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern Age, Stanford University Press, 1991

المتنوعة والمتجددة. ولتحقيق انتشار هذا "الوعي الجديد" راهنت قوى العولمة الاقتصادية على وسائط مثل التكنولوجيا ووسائل الإعلام.

#### 2 - تفلّيك خطاب الهيمنة وتقويض أسس العولمة الثقافية

في مقابل الحركة المتزايدة لعولمة الاقتصاد وتوحيد الاستجاباتِ للحاجات المادية وتنميط الأذواق.. بفعل نجاعة الاستراتيجياتِ التي اعتمدتها الجهات الفاعلة الرئيسية، الاقتصادية والإعلامية انكشفت أيضًا حقائقُ التبادل الثقافي غير المتكافئ، وأشكالُ الهيمنة والاستيلاء، ومظاهر تهديد التنوع الثقافي واللغوي...

إنَّ التدفقات الخارجية لم تحافظ ولم تعزز التنوع الثقافي بقدر ما ساهمت، إلى حد كبير، بسبب منطق الهيمنة الذي يدفعها، في خلق حالات من الاندثار والتشوّه والعجز..

إنَّ الثقافة ساحة معركة، يتم فيها بناء المعرفة والأفكار والتمثلات والاستجابات من خلال فعلى الهيمنة ومقاومة الهيمنة.

وللهيمنة الثقافية والإيديولوجية، مثلما يذهب إلى ذلك غرمشي، وسائلها وأدواتها كالمدرسة والأحزاب والمؤسسات العلمية والوسائل الاتصال التي لا تسيطر على صناعة الفكر فحسب بل تؤثر في " المهيمن عليهم" أيضًا إلى حد قبولهم أطروحات المهيمن وقيمه على أنها حقائقُ بديهية.

وإذا كان غرامشي، انطلاقا من خلفيته الفلسفية، قد رأى أنَّ ممثل الوعي البديل هو المثقف العضوي الذي يرتبط ويعبّر عن طموحات العمال، فإنّ هذا الوعي، في الواقع، ليس انعكاسا لارتباط بطبقة بعينها بقدر ما هو ثمرة حركة تاريخية أوسع تتمحور حول دوائر أوسع، وطنية وإنسانية ويسهم فيها فاعلون متنوعون هوية ( شخصية معنوية، وشخصية طبيعية) ووضعا اجتماعيا وانتماء فكريا ..

#### 3 – السياسات الثقافية: الهيمنة ومقاومة الهيمنة

من المؤكد أنّ هياكل وجهاتٍ كثيرة، كدور العبادة والتجار والملوك تتدخل في الشأن الثقافي، على نحو ما، منذ القديم. ثم حين نشأت الدول والحكوماتُ صارت هي

الأخرى تتدخل في الشأن الثقافي بل تحاول أنْ تحتكره. أما مصطلح" السياسة الثقافية" والأخرى تتدخل في الشأن الثقافية تمّ تطويره في اليونسكو في ستينات القرن العشرين.

وهو وإن كانت دلالاته مختلفةً فإنه يعني ما تضعه تلك الدولُ والحكومات من خطط وبرامج وما تتخذ من إجراءات في مجال الثقافة وما اتصل بها، تنظيما ودعما وحماية، من خلال مؤسساتها وأدواتها المختلفة (الوزارة، المنظمات والجمعيات..). ولذلك فإن "السياسة الثقافية" تعدّ جزءا من "السياسة العامة" politiques publiques.

وتعدّ عمليةُ صياغة السياسة الثقافية عملية معقدة، بل أحيانا متناقضة، حيث تقوم على التفاعل بين عديد المؤسسات والأفراد التي تتنافس وتتعاون في سبيل التأثير على صناعة المشهد الثقافي.

وتختلف السياساتُ الثقافية من دولة إلى أخرى، ومن حكومة إلى أخرى، لكنها تهدف بشكل عام إلى حماية التراث والتنوع الثقافي وحقوق المبدعين وتعزيز اللغة ودعم الصناعات الثقافية والإبداعية وإتاحتها للمواطنين... أ.

وليس من شك في أنّ أغلبَ الدول، وخاصة في العالم الثالث، تسعى من خلال سياساتها الثقافية، إلى الانخراط في مقاومة الهيمنة الثقافية الرأسمالية التي تقودها القوى الاستعمارية وكثير من الشركات والمنظماتِ العابرة للحدود والقوميات، وذلك بالعمل، أساسا، على مستويين: أ- حماية الخصوصية الثقافية، و-2 دعم الإبداع الوطني.

غير أنّ جهود هذه الدول والمؤسسات الوطنية، وحتى بعض المنظمات الإقليمية والدولية التي تشاركُها هذا الهدف، تواجه كثيرا من الصعوبات والتحديات بسبب عمق الارتباط والتأثير المتبادل بين الاقتصاد والثقافة، وبسبب عولمة وسائل التواصل.

<sup>1</sup> Dave O'Brien, Cultural Policy: Management, Value and Modernity in the Creative Industries, Routledge, Abingdon, 2014

<sup>-</sup> Philippe Poirrier (Ed.), Pour une histoire des politiques culturelles dans le monde, 1945-2011, La Documentation française, Paris, 2011.

Mulcahy, K. V. (2006). Cultural Policy: Definitions and Theoretical Approaches. The Journal of Arts Management, Law, and Society, 35(4), 319–330

#### 1-3 - الثقافة في معركة الاقتصاد المعولم

بين الثقافة والاقتصادِ علاقةً تفاعلٍ وتأثير متبادل قوية أ. ومن تجليات ذلك، الدور البارز لعناصر الثقافة في المجال الاقتصادي وفي السلوك الاقتصادي. والعكس صحيح، نعني تأثر الثقافة والصناعات الإبداعية والثقافية بالوضع الاقتصادي (طبيعة الإنتاج، الثروة، الفاعلون الاقتصاديون، التمويل...) غير أنّ هذه العلاقة اختلت لصالح منطق السوق تحت تأثير الفلسفة الليبرالية، وتحول الاقتصادات نحو الرأسمالية (الخلل نفسه حدث في الدول التي اعتمدت الاقتصاد الاشتراكي).

لقد فككت الرأسمالية في مرحلتها الإمبريالية، القيمَ والأطر الثقافية "القديمة" وأعادت هيكلة الاقتصادات والمجتمعاتِ الوطنية من أجل الحد من تدخل الدولة الوطنية وحتى من تأثير الرأسمال الوطني، مدفوعةً في ذلك بقوى إنتاج جديدة، وبتكنولوجيا المعلومات والاتصالات حتى غدا أغلبُ الإبداع الثقافي والفني خاضعا لمنطق السوق (التقييم المالي وقيمة المنفعة والربح والسلوك الاستهلاكي، مفهوم الإنتاجية...).

يقول فيرنو Paulo Virno : "مثلما كانت الرأسمالية الصناعية المبكّرة تستولي على الأرض المشاعة وقوى العمل، فإنَّ الرأسمالية القائمة على المعرفة اليوم تستولي على المشاعات الثقافية والفكرية، وعلى العقل والجسم البشري.. وتلعب وسائل الاتصال ومؤسسات التعليم دورًا مركزيًا في إنتاج وسائل الإنتاج الجديدة هذه. إن المدارس والجامعات تخضع لإصلاح هيكلي مستمر لغاية دمجها في النشاط الاقتصادي للسوق وتحقيق الإمكانات الإنتاجية الفردية وتسهيل إعادة هيكلة علاقات الإنتاج.. وتكافئ رأسمالية الأفراد الذين يمتثلون لمعايير السوق.. إن ثقافتها تدور حول إنتاج فردٍ يمثل

<sup>-</sup>David Throsby, Economics and Culture( 2001) Cambridge University Press, Cambridge.

عثل هذا الكتاب معالجة واسعة النطاق للثقافة في سياق الاقتصاد. لا يعرف ثروسبي Throsby الثقافة باعتبارها فنونًا فحسب بل أيضًا معناها الأنثروبولوجي كقيم وأعراف يتقاسمها الشعب. ويرى أن التحليل الاقتصادي يجب أن يأخذ في الاعتبار البعد الثقافي. إن المنتجات الفنية حسب رأيه مثلها مثل أي سلعة اقتصادية أخرى، ويمكن دراستها باستخدام مفاهيم مثل مفهوم رأس المال والقيمة. ولكن السوق لا يعكس القيم الثقافية إلا جزئيًا. وذلك فإن هذا الاعتبار يشكل، في رأيه، تحديا خطيرا للاقتصاديين، لأن "السلع الثقافية" في جانب منها ليست ملموسة وبالتالي فإن إدراك قيمتها يتطلب طرقًا أخرى. ويدعو ثروسبي إلى أخذ دور الثقافة في التنمية بأكثر حددة.

شكلا من أشكال الإمكانات الاقتصادية".

في هذا السياق تسعى الدول والحكومات الوطنية، ومنها العربية، من خلال سياساتها الثقافية إلى ردّ الاعتبار إلى الثقافة والإبداعات الفنية على قاعدة قيم مناهضة للاستعمار الجديد وللهيمنة والعنف الرمزي والاغتراب الثقافي.. وتحرير "الثقافي" من احتكار "الاقتصادي" وسلطته، وتحقيق ضربٍ من تكافئ الفرص في إنتاجه واستهلاكه، وذلك من خلال سياسات ثقافية وطنية وعادلة (ضمان حقوق المؤلف وما جاورها، تسهيل وصول كل شخص إلى المادة الثقافية، الدعم والاعتراف، تعزيز الشعور بالانتماء وحماية ثقافة الأقليات والبيئات الهامشية...) لا ترفض الانفتاح على العالم شرط ألا يُختزل في نموذج واحد (أوروبي أو أمريكي..).

ولقد ضمنت دساتير الدول العربية ذلك في دساتيرها. فالدستور اللبناني، على سبيل المثال، ينص في مقدمته صراحة على هوية لبنان وانتمائه العربي، وعلى أنَّ الدولة تسعى إلى تحقيق توازن ثقافي بين جميع المواطنين بغض النظر عن انتماءاتهم العقائدية والمذهبيّة 2..

وينص الدستور التونسي على أنّ تونس جزءٌ من الأمة الإسلامية والعربية وأن الدولة تعمل على تحقيق مقاصد الإسلام والعدالة وحرية التعبير والحريات الأكاديمية و"الحق في الثقافة"، وأنها "تشجع الإبداع الثقافي وتدعم الثقافة الوطنية في تأصلها وتنوعها وتجددها" وأنها تحمى الموروث الثقافي وحق الأجيال القادمة فيه.

كذلك الشأن في سائر الدساتير الأخرى التي تؤكد مبدأ السيادة وتعزز الوحدة الوطنية وتنص على أنّ الدولة ضامنة للحقوق الأساسية ومنها الحق في الثقافة والإبداع والتعبير.. من ذلك ما جاء في المادة 29 من " النظام الأساسي للحكم في المملكة العربية السعودية": " ترعى الدولة العلوم والآداب والثقافة، وتعنى بتشجيع البحث العلمي

Jonathan Rutherford The culture of capitalism. March 2008; Soundings 38(38). March 2008 www.researchgate.net/publication/263488936\_The\_culture\_of\_capitalism

 $<sup>2 \</sup>quad - www.un.int/lebanon/sites/www.un.int/files/Lebanon/the\_lebanese\_constitution\_arabic\_version.pdf$ 

<sup>3 -</sup> http://www.gbo.tn/ar/dstwr-aljmhwryt-altwnsyt-nskht-2022

وتصون التراثَ الإسلامي والعربي وتسهمُ في الحضارة العربية والإسلامية والإنسانية".

في ضوء هذه المبادئ الدستورية العامة صاغت الدول العربية، منفردة وفي أطر التشاور والتعاون العربي سياسات ثقافية تجمع أغلب الدراسات على أنها ما تزال محكومة برؤى جزئية أو هي موجهة تقيد الفعل الثقافي بسياسة الدولة. ويخلص مؤلفو كتاب: مدخل إلى السياسات الثقافية في العالم العربي "إلى أن أبرز سمات هذه السياسات:

- " السياسة الثقافية سياسة نظرية لا تترجم بخطة متكاملة.
- السياسة الثقافية تبقى في حدود طريق تعتمد، أو توجّه، يتمّ السير وفقه، أو معاهدة توقّع، ولا تترجم إلى قواعد وقوانين وخطط تقرها رسميا السلطات من أجل تغيير وتطوير بعيد المدى.
  - الثقافة في خدمة السياسة، وليست السياسة في خدمة الثقافة."  $^{2}$

ورغم أن هذه الخلاصات تبدو سلبية في جملتها بل قاته، فإنها لا يجب أنْ تحجب عنا فعلا جهود الدول العربية وحكوماتها المتعاقبة في تعزيز "الاستقلال الثقافي"، بالإضافة إلى الكثير من مواضع الضعف والارتجال التي تسم السياسات الثقافية العربية. ولذلك كان لا بدّ من مراجعتها ونقدها وتحديثها في سياق عالمي يتطور بسرعة ومنفتح بفعل تكنولوجيات التواصل الحديثة، وكذلك العمل على الحد من احتكار الدولة للشأن الثقافي وربطه أكثر بالمجتمع وقواه المختلفة حتى تكون الثقافة تعبيرا عن الدينامكيات الاجتماعية وفي خدمة الوطن والأمة، وليس في خدمة حزب أو حكومة فحسب. ولعل ذلك يقتضي، في ما يقتضي، مزيدا من دعم الهياكل والمنظمات العربية المشتركة (مثل: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، والمعاهد والمراكز العربية...) على أنْ يكون لها دورٌ أكبر في رسم السياسات الثقافية والإعلامية ومراجعتها وتحديثها، على قاعدة الانتماء العربي والإسلامي والبعد الإنساني والكوني.

<sup>1</sup> https://nshr.org.sa/wp-content/uploads/2013/10/528\_PDF1.pdf

حنان الحاج على ( تحرير) : مدخل إلى السياسات الثقافية في العالم العربي ( جماعي)، دار شرقيات، ط1، 2010، ص 10.

إن مسؤولية تلك المنظمات والهياكل الجامعة كبيرة، خاصة وأنها تعمل على قاعدة الولاء إلى الأمة وتهدف إلى تمكين الحضارة العربية من مقومات الرقي والاستمرار، بغض النظر عن اتجاهات الدول وسياسات حكوماتها المتعاقبة.

#### 2-3 - الثقافة وهيمنة الوسائط الإعلامية

منذ ظهور "الدراسات الثقافية"، خاصة، في ستينات القرن العشرين، صارت وسائلُ الإعلام التواصلي (الجرائد، التلفزيون، السينما..) مسألة شديدة الارتباط بالممارسات الثقافية والحركات الاجتماعية، وبالاستتباع احتلَّ مفهومُ الهيمنة موقعا مركزيا في دراسة تاريخ الوسائط ومضامينها وتأثيراتها.

وقد تزايد الاهتمام بعلاقة وسائل الإعلام والتواصل بالرأسمالية وآثارها على الثقافات الوطنية والمحلية في العقود الأخيرة، بسبب ما شهده هذا المجال من تطورات سريعة تمثلت خاصة في توسع شبكة الانترنت والتواصل الالكتروني والافتراضي وتوظيف الذكاء الاصطناعي، وهيمنة مؤسسات وشركات صناعة الإعلام العابرة للأوطان والقارات (مثل CNN, BBC World, Euronews, Sky News...)

إنَّ لوسائل التواصل تأثيراتٌ بالغةُ الأهميةِ والخطورةِ على صناعة الأفكار والتمثلات والمعايير وعلى إنتاج وترويج المادة الثقافية التي تحول أغلبها في ظل النظام الرأسمالي، إلى سلعة تؤبد واقعا أو تسعى إلى خلق آخر يستجيب لمنطق السوق العالمي وأهداف الفاعلين فيه. ومع ذلك ما تزال ثمة فجوات قابلة للاستكشاف ومساحات للحركة والنضال من أحل ثقافة أكثر عدالة وإنسانية.

ولعل الناظر في كثير من مشاريع "السياسات الثقافية" وإجراءاتها في أغلب الدول التي حققت استقلالها السياسيَّ بعد مرحلة من الكفاح والثورات ضد المستعمر.. يلاحظ أنها تعبر عن نَفَسٍ ثقافي مقاوم ورغبة في التحرّر من هيمنة المركزية ( ثقافة الأبيض، ثقافة الشمال، الثقافة العصرية.. إلخ )، والمساهمة في الثقافة الإنسانية بصناعات وتعبيرات إبداعية مختلفة الملامح ومحلية العناصر. وهو ما اقتضى سياسات وبرامج مرنة تحاول التوفيق بين "الحماية" و" الانفتاح" حتى تكون متوافقة مع طبيعة المشكلات والرهانات الوطنية من جهة، ومنخرطة في العصر من جهة ثانية.

وقد تجلى ذلكَ في ما تمّ تقديمه من بدائل على المستويات المختلفة للعملية الاتصالية والتواصلية، نعني: المراسل (الصحافي، مقدم البرنامج، الفنان..) ومضامين الرسالة الإعلامية (الإخبارية، التثقيفية، الترفيهية..)، والمتلقى (جمهور المستمعين والقراء..).

ومع ذلك فقد اصطدمت هذه البدائلُ الإعلامية بكثير من الصعوبات والقيود المعرفية والمادية، وبضراوة المنافسة التي تكاد تحوّل العالم قريةً تستهلك خطابا إعلاميا واحدا يعيد إنتاج الأيديولوجية الرأسمالية ويتلاعب بـ "المستهلكين" ويهيمن على أذواقهم واختياراتهم.

على أنّ هيمنة تكنولوجياتِ الاتصال ووسائلها المعولمة لم يمنع من مقاومتها من خلال استغلال تناقضاتها وتحكين الأشخاصِ من قدرات على فك رسائلها والانتباه إلى حيلها وإغراءاتها، والتعويلِ على الخبرات الوطنية والمتاح من الإمكانيات.. للاستفادة منها والاشتباك معها أ. بل إنّ مِن الباحثين مَنْ يؤكد أنّ معظم وسائل الإعلام العابرة للحدود الوطنية ليس لها امتداد عالميّ، وأنها تعتمد غالبا كمكمّل لنظام الإعلام الوطني (الحكومي، والخاص) وأنّ استهلاكها يقتصرعلى النخبة المتعلّمة.. وبالتالي فإنّ مصطلح "الإعلام العالمي" هو مصطلح مضلل. ومع ذلك فإن السياسات الحكومية الإعلامية تعبّر عن رغبة في تمكين الصوت الإعلامي الوطني من أسباب القوة والاستمرارية. ولكنّ واقع الإعلام العمومي العربي، مثلما تذهب إلى ذلك كثير من الدراسات والبحوث الميدانية، يواجه اليوم تحديات كبرى هيكلية ووظيفية ومادية، ( تطور الإعلام الرقمي العابر للحدود، الأزمات المالية للدول، قوة المنافسة على الصعيد الدولي..) تهدد وجوده رغم محاولات الإصلاح. وهو ما يدعو إلى انتهاج مقاربات جديدة شاملة ومتكاملة وتشاركية تقوم، من ضمن ما تقوم عليه، على مفاهيم الانتماء الحضاري والثقافي العربي وعلى تقوم، من ضمن ما تقوم عليه، على مفاهيم الانتماء الحضاري والثقافي العربي وعلى القيم الإنسانية الكونية.

<sup>1</sup> Martín-Barbero, De los medios a las mediaciones, Gustavo Gili, Barcelona 1987 https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comunicacionyrecepcion/wp-content/uploads/sites/135/2020/05/de\_los\_medios\_a\_las\_mediaciones.pdf

French translation: Des médias aux médiations, CNRS, Paris, 2002

لا شكّ في أن الدول العربية ترصد مساعداتٍ هامة لقطاع الإعلام وتحرص على تطوير تشريعاتها بما يضمن حقوق الأطراف المتداخلة منتجين ومستهلكين، ولكنَّ هذا الاهتمام يبدو أنه لم يرق بعْد إلى الحدِّ من تدخل العامل السياسي (الحزبي، الطائفي...)، وتعميق الصلة بين الإعلام العمومي والمجتمع ورهانه التاريخي والحضاري..

في هذا المشهد الإعلامي المعقد والذي تتجاذبه ثلاثة أطراف: الدولة ( الإعلام العمومي)، والقطاع الإعلامي الوطني الخاص، وشركات الإعلام المعولم العابر للحدود الوطنية، وفي سياق تطور تكنولوجيات الاتصال وما يشهده العالم من اكتساح للافتراضي بديلا عن الواقعي وللذكاء الاصطناعي وتطبيقاته تحتاج السياسات الإعلامية العربية إلى رؤى جديدة قادرة على إحداث التوازن، على خلفية حاجة الفرد العربي ومستقبل الحضارة العربية كهوية جامعة تضمن التنوع وحق الاختلاف في إطار وحدة الانتماء والمصير.

#### الخاتمية

في خاتمة هذه المقالة نخلص إلى أنّ مقاومة الهيمنة في سياق معولم ( نموذج حضاري غربي، منطق السوق الرأسمالي، التكنولوجيا العابرة...) لا يمكن أن تحقق أهدافها في حماية سيادة الأوطان وكرامة الإنسان ما لم تتصالح السياسات الثقافية والإعلامية مع المجتمع أولا في أصالة انتمائه وتنوع مكوناته، وفي حتمية تطوره نحو المستقبل ؛ أما أن تكون تلك السياسات والخطط والإجراءات واجهة لمنطق السوق وأهدافه الاحتكارية والربحية أو تجسيدا لرغبة سياسية حزبية أو طائفة ظرفية أو قصيرة المدى، فإنها ستجد نفسها، من حيث لا تعى، أداة من أدوات مشروع الهيمنة الذى تزعم أنها تقاومه.

# المراجع والمصادر باللّغة العربيّة

♦ حنان الحاج على (تحرير): مدخل إلى السياسات الثقافية في العالم العربي (جماعي)، دار شرقیات، ط1، 2010.

#### باللغات الأحنية

- APPADURAI, A., «Disjuncture and difference in the global cultural economy», in FEATH-ERSTONE, M. (dir.), Global Culture. Nationa lism, Globalization and Modernity, Londres, Sage, 1990
- Dave O'Brien, Cultural Policy: Management, Value and Modernity in the Creative Industries, Routledge, Abingdon, 2014
- David Throsby, Economics and Culture (2001) Cambridge University Press, Cambridge.
- GIDDENS, A., Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern Age, Stanford University Press, 1991
- HALL, S., "The local and the global: Globalization and ethnicity", in KING, A.D. (dir.), Culture, Globalization and the World-System. Contemporary Conditions for the Representation of Identity, Minnea polis, University of Minnesota Press, 1997a (1reéd., 1991)
- HANNERZ, U., «Notes on the Global Ecumene», Public Culture, vol.1, n°2, 1989
- Jonathan Rutherford The culture of capitalism. March 2008; Soundings 38(38). March 2008.
- Martín-Barbero, Des médias aux médiations, CNRS, Paris, 2002
- Mulcahy, K. V. (2006). Cultural Policy: Definitions and Theoretical Approaches. The Journal of Arts Management, Law, and Society, 35(4).
- Philippe Poirrier (Ed.), Pour une histoire des politiques culturelles dans le monde, 1945-2011, La Documentation française, Paris, 2011.
- www.researchgate.net/publication\_263488936/The\_culture\_of\_capitalism
- www.un.int/lebanon/sites/www.un.int/files/Lebanon/the\_lebanese\_constitution\_arabic\_ version.pdf
- www.gbo.tn/ar/dstwr-aljmhwryt-altwnsyt-nskht-2022
- https://nshr.org.sa/wp-content/uploads/2013/10/528\_PDF1.pdf
- https://perio.unlp.edu.ar/catedras/comunicacionyrecepcion/wp-content/uploads/ sites/135/2020/05/de\_los\_medios\_a\_las\_mediaciones.pdf



# الوسيط الإلكتروني في محيط المؤسسة الثقافية بين الفعل الثقافي الرصين ومخاطر الغياب والتدجين

#### د. فريد الصغيري<sup>1</sup>

#### مقدمة

لقد أردنا من خلال هذه الورقة البحثية التعرف على ما يمكن أن يحدثه الوسيط الإلكتروني في إطار البيئة الرقمية المعقدة والمنتجة لثقافة موازية قد تختلف وتتقاطع مع النماذج الثقافية والتربوية الأصلية لمؤسسات الثقافة التقليدية، باعتبارها بيئة مستحدثة تشتغل على تحويل اهتمامات الفئات الاجتماعية المستفيدة نحو ممارسات اتصالية عالية التفاعلية، ومنافسة للخطاب الثقافي التقليدي، ومعطلة لأهدافه المعرفية والقيمية والرمزية. لذلك فإن الخيارات المجتمعية المرتبطة باستخدامات الأفراد للوسيط الإلكتروني تطرح عددا من الأسئلة المنهجية ذات العلاقة بالممارسات الثقافية في سياق التحولات الاجتماعية الراهنة، وواقع المؤسسة الثقافية في زمن الرقمنة في ظل التهديدات المتزايدة لوجهات وفضاءات استقطاب جديدة، وغياب القوانين والمواثيق الصريحة التي تنظم القطاع الثقافي، وفي ظل تواصل هيمنة الدولة في منطقتنا العربية على المشهد الثقافي واحتكارها للصناعات الإعلامية والثقافية واستمرار تعقيد عمل المؤسسات الإدارية المشرفة التي تشتغل كوكالات لاحتواء كل الفاعلين الثقافيين. (الحاج على، 2010، ص 80)

وهو ما يؤكد ضرورة إعادة هندسة المشهد الثقافي لمجتمعاتنا المحلية، وبناء سياسات ثقافية واقعية تستجيب لحاجيات ومتطلبات الأجيال الرقمية الجديدة.

فكيف تبدو الممارسات الإلكترونية المفتوحة في البيئة الرقمية الجديدة سياقا تفاعليا مستحدثا يهدد استمرارية المؤسسات التقليدية للثقافة والاتصال، ويربك السياسات

<sup>1</sup> جامعة القيروان – تونس

الثقافية المتبعة في مجتمعاتنا المحلية؟ لاسيما أن من أهم نماذج هذه السياسات ومن أكثرها شيوعا وتطبيقا في منطقتنا العربية هو نموذج الرعاية الذي تعمل من خلاله الدولة كراع ومشرف على تسيير مؤسسات الثقافة، ومتحكم في كل الأولويات الأساسية والخيارات التنظيمية في السياسة الثقافية. (الحاج علي، 2010، ص 51)

وللإجابة على هذا السؤال اعتمدنا المنهج الوصفي التحليلي لنتتبع ما أحدثته ثورة الوسائط الرقمية من تغييرات وتحديثات هيكلية هامة في المحيط الاجتماعي الحاضن للمؤسسة الثقافية، وذلك من أجل التفاعل مع وجهات نظر المعنيين بالشأن الثقافي حول ما ينتظره المجتمع من سياسات ثقافية مناسبة في ظل انتشار فضاءات جديدة للثقافة والمعرفة، أصبحت اليوم فاعلا موازيا ومنافسا مؤثّرا في التّنشئة الاجتماعيّة والثقافيّة للأجيال الجديدة، إضافة إلى أهمية التعرّف على المتغيّرات المتحكّمة في استقطاب هذه الفضاءات الاتصاليّة لجمهورها، ومدى علاقة ذلك بإشكاليات الرقمنة والوسائط الجديدة للاتصال، وما أثاره ذلك من تساؤلات ذات علاقةٍ بمدى قدرة المؤسسة الثقافية على التّفاعل مع متغيّرات التقارب الاجتماعي التي طالت محيطها، وكيّفت اتجاهات وتشعب العلاقات الإلكترونية.

#### إشكاليات الاستخدامات الإلكترونية في عبط المؤسسة الثقافية

إنّ ما يقدّمه مجتمع المعلوماتيّة من نظم اتّصاليّة وأدوات رقمية ترفيهيّة عالية الجاذبيّة قد أدخل جمهور الثقافة في وضعيّات تنشيطيّة جاهزة موازية للمؤسسة الثقافية التقليدية، يستطيع من خلالها المستفيد من الخدمة الثقافية أن يعيش نسيجا من العلاقات التفاعليّة مع الأفراد من حوله ومع الوسيط الرّقمي. وبقدر ما تعلن هذه التكنولوجيا عن انهيار الحدود المكانيّة والزمانيّة لهذه المؤسسات لفائدة مهارات التفاعل والحوار عن بعد عبر الوسائط والشّبكات، فإنّها يمكن أن تقود في الوقت نفسه إلى تخلف الفكر والعقل الفردي والجماعي وضعف مكونات الهوية الثقافية، لذلك نتساءل من يكون المستهلك الثقافي اليوم؟ في غمرة هذه الأشكال المتداخلة من التأثير والاستقطاب في البيئة الرقمية الجديدة.

إن الهوية واقع لا يجب أن يتأثر بالمتغيرات الزمنية أو الأحداث التاريخية لنشأة العملية الاتصالية، لأنها حالة من الانتماء والاعتزاز والولاء لكل ما هو أصلي ورمزي وحضاري متجذر في المجتمع. وانطلاقا من ذلك فإن أزمة فقدان الهوية التي يمكن أن تتهدد الأجيال الجديدة اليوم هي عدم معرفة الشخص لذاته سواء من حيث تكوينه الماضي أو رؤيته لحاضره بفعل تغير الظروف الثقافية المحلية والعالمية، وما أفرزته من تأثيرات مباشرة على مستخدمي التقنيات الاتصالية، خاصة بعد أن اتجهت الكثير من المنابر والفضاءات الاجتماعية الجديدة إلى توسيع الفجوة الثقافية بين مجتمعات المركز ومجتمعات الأطراف من خلال سعيها إلى توحيد نهاذج القيم، واجتذابها لأعداد متزايدة من المتابعين من خلال إرضاء رغباتهم وغرائزهم والتأثير في معتقداتهم نحو مسائل الجنس والدين والأخلاق، وهو ما يؤسس لأشكال جديدة من السطو الفكري والانهزام الحضاري الموجه أساسا إلى الناشئة والشباب. (عبد الله، 2009، ص 61)

لقد عرف الحقل الإعلامي وتكنولوجيا المعلومات والاتصال في العقود الأخيرة ثورة نوعيّة في تأثيراتها الثقافية والتربوية والاجتماعية، وخاصّة في جوانب سياسات إعداد الأفراد في المجتمع التونسي وما تضمنته أدبيّات النّظم الأساسيّة والبرامج الثقافية الرسميّة من تصوّرات ذات علاقة بالتّكوين الذّهني والخلقي والمعرفي للأفراد والجماعات التي تعيش في الوقت نفسه في محيط اجتماعي متغيّر، يفرض استخدام تقنيات اتصاليّة شديدة التّأثير، ويعرض مضامين رقميّة متنوّعة في إطار انتماءات جديدة لعالم افتراضي لا مكان فيه لتثبيت الحدود أو الفصل بين مؤسّسات الدولة الرسميّة والفضاءات الافتراضيّة لشبكات المعلومات والاتصال.

إن الجمهور النشط هو الجهة الأساسية التي تتحكم في اختيار الوسائط الإلكترونية واستخدامها من أجل إشباع الحاجات الاتصالية والثقافية المتزايدة عبر تأدية جملة من الأنشطة المحددة فهو إذن "جمهور الوسيلة الإعلامية الذي يسعى إلى إشباع رغباته الكامنة في داخله، ولكنه في الوقت ذاته ليس سلبيا يقبل فقط كل ما يعرض عليه، لأنه يضع أهدافا وأغراضا محددة يسعى إلى تحقيقها من خلال استخدام هذه الوسائط". ( Black, 1995, p. 33)

وبالتالي فإن هذا الاستهلاك المكثّف لهذه المضامين الرقميّة بعناوين الاطّلاع والتعلّم والتّثقيف والتّرفيه قد حوّلت الفاعل الاجتماعي في كل مكان إلى فاعل افتراضيّ وناشط إلكترونيّ بعد أن تدخّلت المعلوماتيّة والرّقمنة في إعادة تشكيل مفهوم الحاجة والنّشاط، وأعطت هويّات جديدة للزمن والفضاء الذي أصبح يضمّ بنيات علائقيّة متداخلة تختلف عن بنيات وعلاقات الفضاءات المعهودة للمجال الاجتماعي التقليدي، وذلك بعد أن أحاط الوسيط الالكتروني بكل جوانب الحياة اليوميّة كفاعل ومؤثّر في التّنشئة الاجتماعيّة والثقافيّة لمجتمع الشبكات الجديد.

## واقع المؤسسة الثقافية في ظل التقارب الاتصالي وسطوة الوسائط الإعلامية

يعتبر الوسيط الالكتروني من أهم مفاهيم التقارب الاتصالي، فهو نظام حاسوبي يستوطن بيئة على درجة عالية من الديناميكيّة والتفاعليّة والتّعقيد، ويؤثر في هذه البيئة وفق الأهداف والمهام المحدد له. (فرح، 2018، ص 16) ومن أبرز تعريفاته ذلك التعريف المصاغ من قبل خبراء شركة المعلوماتية (IBM) الذين عرفوه بأنه: "برنامج يتولى تنفيذ عمليات متنوعة نيابة عن المستخدم لتحقيق أهدافه، ويتمتع أثناء قيامه بذلك بقدر من التفرد والاستقلالية". (محمد غنام، 2010، ص 663).

لقد فرض الواقع الاتصالي الالكتروني الرّاهن كثيرا من التحديات على النظم الاجتماعية والسياسات الثقافية والتربوية حول العالم، لعل أبرزها تمكين الفرد من آليات اتصالية جديدة من خلال تزويده بالمهارات التي تمكّنه من تقنيات التّنقيب والبحث والتعرف على المصادر المختلفة للمعلومات، من أجل توظيفها في إطار مشاركته الفاعلة في بناء تفاعلاته الثقافية اليومية (رابح، 2014، ص 4).

ولكن وفي إطار تضاعف التحديات التي تهدّد المؤسسة الثقافية التقليدية في ظل عصر العولمة وانتشار تكنولوجيات الاتصال، يعيش المشهد الثقافي المحلي الراهن، وفق منطق تفاعلي جديد تسوده قيم المصالح الشخصية والعلاقات التجارية، وتهيمن عليه قيم المنافسة وحدة النزاعات والصراعات بين منتسبي الشأن الثقافي والتخصصات الإبداعية

المختلفة من أجل الحصول على مكاسب أوفر. وقد أدّت هذه الحالة من التنافسيّة العالية إلى خلق مناخ علائقي متوتر بين جميع منتسبي هذه المهن والحرف الثقافية المتغيرة (الشيباني، 2021، ص 286). وذلك لأن سيطرة هذا النوع من القيم الثقافية ونفاذه إلى المخيال الاجتماعي المشترك الذي يتجاوز المؤسسات النظاميّة إلى الثقافة، يمكن أن يمتد ليعمّ مجموع المحيط الاجتماعي وجميع وكالات التنشئة الاجتماعية الأخرى؛ (,Touraine) حيث يتجه كل شكل للتمثل الاجتماعي إلى التلاشي والاضمحلال بنسب عالية أمام التزايد الكبير في أعداد المتدخلين في الممارسة الثقافية، وفي عمليات بناء الهيئة الرمزية للمثقف والمبدع، وترسيم ملامح صورته لدى الرأي العام.

لقد اعتمدت العولمة الاتصالية في أغلب المجتمعات النامية معايير وسياسات معقّدة لتغيير الصّورة النّمطية للأنظمة الثقافية والتعليميّة التقليديّة في العالم، ودفعها إلى التخلص نهائيا من موروثاتها الحضارية وأرصدتها الفكرية الماضية، ومن الحمولات الرمزية والتربوية القائمة المتجذرة في مجتمعاتها الأصلية. وذلك من خلال تأسيس شبكات من المنافع والمصالح والعلاقات لاختراق النموذج الثقافي المحلى، وتغيير أدوار ومواقع الفاعلين الاجتماعيين في حقول الفكر والثقافة تحت مسميات عديدة، لعل أبرزها تقديم المساعدات الدولية لإصلاح الأنظمة الثقافية والتعليمية في الدول النامية عبر تمويل المشاريع التنموية وتوجيهها وفق نموذج شمولي مُعولم. (France Lange, pp, 143.163)لذلك من الضروري في ظلّ هذه الهيمنة الاتصاليّة الرقميّة التي أدّت من خلال أنماطها التجارية إلى خلق بيئة ثقافية استهلاكية مضطربة، العمل من أجل تكثيف البحث لكشف أبعادها الاجتماعية والسياسية والثقافية والرمزية المتحكمة، وتعرية آليات اشتغالها خصوصا في ظلِّ تأثيرات المؤسسات المالية الدولية المقترنة بفكر الليبرالية الجديدة التي أدت إلى تراجع دور الدولة الوطنية في وضع سياساتها الثقافية والتنموية الداخلية، وفي إدارة علاقاتها الاقتصادية الدولية، وانهيار سياساتها الاجتماعية والتعليمية ومبادئها الإنسانية كالعدالة الاجتماعية وتكافؤ الفرص في الحصول على الخدمة الثقافية. (الشيباني، 2021، ص 292).

# في العلاقة بين التغير الاجتماعي والثقافي لمحيط مؤسسة الثقافة وعصر الاتصال

يمر الزمن الافتراضي لعصر الاتصال بوتيرة أسرع من تلك التي يقوم عليها زمن التحوّلات الاجتماعية والثقافية التقليدية، فما كان يخضع له الفاعل الاجتماعي طيلة تنشئته الاجتماعية أصبح يعيشه ضمن لحظات معدودة على مسار الزمن الافتراضي. حيث أن جملة ما يتلقاه الفرد من مفاهيم وأفكار وسلوكيات بصورة تدريجية عبر المراحل المتباعدة والمنفصلة في الزمن الاجتماعي، أصبح من الممكن اختصاره وتقديمه تزامنيا في فاصل زمني محدود، مما يدفعنا إلى التساؤل، في ظل هذا التقارب بين مجتمعات العالم وجماعاته الإثنية والثقافية على أسس اتصالية جديدة، عن ماهية التغييرات الاجتماعية والثقافية الحاصلة واتجاهاتها البينية الممكنة؟ وكيف نعرف الثقافة الاتصالية في بيئتها الرقمية المتطورة؟ وما الذي يمكن أن تغيره في واقع مجتمعاتنا الراهنة؟

لقد توسط إعلام الفضائيات وشبكات الانترنت العلاقات الاجتماعية، واخترق خصوصيات الأذواق الفردية والنسيج الاجتماعي اليومي لجمهور المستخدمين. معنى ذلك أن الوسائط الاتصالية الجديدة، قد تحولت من خلال ممارساتها وصورها ورموزها، إلى محرك أساسي للتغيير الاجتماعي والثقافي، وذلك بفعل تنوع وظائفها الترفيهية والتعليمية والثقافية، وسرعة انتشارها بين الناس.

فمن خلال هذه الوسائط، تحررت التفاعلات الاجتماعية من الآليات التقليدية للضبط الاجتماعي، الذي كانت تمارسه الجماعات الأولية والثانوية، بعد تعويضها بجماعات جديدة متنوعة وغير محددة الهويات، تتسرب عبر الشبكات الإلكترونية دون إجراءات رقابية واعية. وبذلك أصبحت الكفاءة الاجتماعية والعناصر الثقافية لا تقاس إلا بربحيتها وقابليتها للتداول، مثلما لا تقاس الآراء والقيم إلا بآلياتها الاتصالية، وبحجم وشكل المعلومات المصاحبة لها. (التليلي، 2004، ص26).

إن عصر الوسائط الاتصالية التفاعلية، قد أفضى إلى انحسار الثقافة الرصينة في ثراء حواراتها وقراءاتها، وعمق أمسياتها وندواتها، فبعد أن غاب الفعل الثقافي بصفته سلوكا

يحكم علاقات الأفراد في إطار من القيم والمناهج الثابتة، تم الانتقال إلى الصورة وطابعها الترويجي العابر، الذي فتح المجال أمام تجميد التفكير وتمييع المعارف، خصوصا بعد أن تحولت المؤسسات الثقافية والإعلامية العالمية إلى واجهات تجارية، تتنافس في عرض منتجاتها أمام المتلقي، الذي لا يختار ما يحتاج إليه، بل ما يفرض عليه عن طريق الإعلام التفاعلى. (نفس المرجع، ص 30).

إن تغييرات عصر الاتصال، لا تفصل بين ما هو اجتماعي وما هو ثقافي، بعد أن نجحت التطورات التقنية الإعلامية ووسائل الاتصال من خلال بضائعها وأسواقها الجديدة، في توحيد النماذج الاجتماعية والثقافية عبر توسيط التقنيات الاتصالية والدعائية التي تصاحب الصور والمعلومات والأفلام في ميدان تصنيع الثقافة(44 Warnier, 1999, p 44)، حيث يجري التحكم في تسعير مضامينها ورموزها، عن طريق آليات الإشهار والتسويق، وتحويلها إلى سلع تحمل قيما تبادلية مفرغة من قيمها الاستعمالية، باستخدام الصورة وتوظيف الرموز الجماعية في اختراق الواقع وتحويله إلى ملهاة خيالية.

وفي إطار هذه الوظائف الجديدة للإعلام والاتصال -ودور البيئة الاتصالية التفاعلية في صنع الحاجات وتنميط الأذواق، وترتيب سلم الأحداث والأولويات بالنسبة للأفراد والجماعات- يُطرح السؤال حول مدى محافظة الثقافة على مشاغلها وتعريفاتها التقليدية، كمجال للأنشطة العملية والإبداعية التي تجتذب عناصر وفئات اجتماعية دون غيرها؟

وكيف تبدو وضعية المثقف في سياق هذه المتغيرات؟ وما موقفه من الأبعاد المختلفة لاستهلاك المضامين الرمزية والثقافية للتكنولوجيا الاتصالية ؟، وكيف يمكن تصور الصيغ والآليات المناسبة لبناء الوعي الثقافي من أجل مجابهة التغييرات الحاصلة في الممارسات الثقافية الافتراضية؟

ترتبط التحديات المطروحة على الثقافة في هذا السياق المعولم، بالدرجة الأولى مخاطر الاستيعاب والتنميط على مستوى كوني، بمعنى أنها مهددة بإفراغها من مضامينها الجوهرية، وتحويلها إلى جملة من القيم والسلوكيات الاستهلاكية. فبقدر ما يفتح عصر الوسائط الرقمية آفاقا اتصالية كبيرة – توسع من حجم التبادلات والمحتويات

الثقافية وتسهل التقارب والاتصالات البينية "Les intercompréhensions" بين الأفراد والجماعات – فإنه يفرض في الوقت ذاته، تجانسا مفرطا وتدميرا منظما لهويات ثقافية واجتماعية، لفائدة أخرى.

إن الثقافة في المنظور الاتصالي الجديد، عبارة عن حالة مجتمعية جديدة، معولمة وواسعة الإغراء، يستطيع كل فرد النفاذ إليها واستخدامها، وهو ما حول الاتصال الحديث، من سلطة رابعة موازية لبقية السلطات، إلى سلطة شاملة تهيمن وتتحكم في المضامين الثقافية من خلال أشكال انبهارية، تستدرج المستخدمين الجدد نحو مجالات علائقية مشتركة تحترف المغالطات والتأويل. ويتم ذلك بدعوى إشاعة المعرفة وحرية التعبير، ومشاركة الجميع، ومحاربة الانغلاق الثقافي الذي ينكر على الهوية حقها في التطور والتفاعل والنمو. (Morin, 1997, p 82).

#### الخاتمية

لقد يسرت التقنية حياة الناس، وغيرت عاداتهم وأساليب عيشهم ولكنها في المقابل أعادت صياغة مجمل العلاقات والأدوار والوظائف الاجتماعية، وحولت كلام الأفراد إلى صمت ولغاتهم إلى صور ورموز. وأمام هذه البيئة الإلكترونية المعقدة التي تحيط بالمؤسسة الثقافية التقليدية كان لابد من الانتباه إلى ما يمكن أن تحدثه هذه الوسائط من تغيرات في عقول الناس ومرجعياتهم الفكرية والقيمية والأخلاقية في إطار هذه المزاوجة المركبة بين المتعة الناعمة للنفوس، والعبث اللين بالعقول. فكيف يمكن للمؤسسة الثقافية التقليدية استرجاع فعاليتها في تغيير المجتمع في بيئة رقمية شديدة التأثير والفاعلية، خاصة بعد أن ثبت أن آليات اشتغالها الراهنة لا تتناسب في أغلب الحالات مع حجم التحولات التقنية واتساع الخدمات الترفيهية والاتصالية لفضاءات أخرى متزايدة في محيط هذه المؤسسة مما ساهم في إنتاج بيئة مؤسساتية رقمية تتميز بحالة من ذوبان الهوية حسب توصيف "إريك إريكسون". (,1972, p137

وهو ما يفرض على السياسات الثقافية إعادة تأهيل استراتيجياتها ووضع خططها وفق هذه التحديات لأن المجتمع الإنساني المعدل إلكترونيا لم يعد رهين أنظمته الاجتماعية والاقتصادية والثقافية التقليدية فقط بقدر ما هو نتاج نظام الاتصالات الجديد الذي يكتسح مجالاته الخاصة والعامة بعد أن باتت أنظمة معلوماته وممارساته الثقافية الجديدة مسؤولة عن التغيير الاجتماعي في إطار مجتمع الشبكات أو المجتمعات الآلية على الخط. (رحومة، 2008، ص 70).

وقد أشار "هابرماس" "Habermas"، في هذا السياق إلى دور التقنية والعقل الأداتي في إنتاج أشكال تواصلية إنسانية مشوهة، حيث لم يعد ينظر إلى شؤون الحياة العامة بصفتها مجالا للنقاش والاختيار، بعد أن تم اعتبارها مشكلات تقنية يتم تحليلها وبحثها من وجهة نظر عقلانية أداتية. ذلك أن كل عقلانية تكنولوجية، يرافقها بالضرورة منطق للسيطرة وإخضاع الإنسان، يتحول شيئا فشيئا من خلال آليات العنف والاعتداء والتحقير الكامنة فيه إلى مؤسسة لها شرعيتها الاجتماعية والسياسية المعقلنة. (ماركيز، 2004 ، ص 194 195 - ).

#### المراجع والمصادر

#### باللّغة العربيّة

- ♦ التليلي، جلال، (2004) ، العولمة ووسائل الاتصال: الثورة الاتصالية والتغيرات الاجتماعية، المجلة التونسية للعلوم الاجتماعية، عدد 28، مركز الدراسات والبحوث الاقتصادية والاجتماعية، المطبعة الرسمية، تونس.
- • حاج علي، حنان وآخرون، (2010) ، مدخل إلى السياسات الثقافية في العالم العربي،

   دار شرقيات للنشر والتوزيع، ط1 ، القاهرة.
- رابح، الصادق، (2014)، فضاءات رقمية، قراءات في المفاهيم والمقاربات والرهانات،
   دار النهضة العربية، القاهرة.
- ♦ رحومة، على محمد، (2009)، علم الاجتماع الآلي، مقاربة في علم الاجتماع العربي

- ♦ الشيباني، مصباح. (2021). التعليم في تونس بين إرهاصات الأزمة وهواجس الإصلاح،
   رؤية سوسيولوجية نقدية، مؤسسة الأطرش للنشر، تونس.
- ♦ عبد الله، فوزية، (2009)، الهوية الثقافية العربية في ظل ثورة الاتصال والاعلام الجديد، أبحاث المؤتمر الدولي، الاعلام الجديد تكنولوجيا جديدة لعالم جديد، جامعة البحرين، البحرين.
- ♦ فرح، أحمد قاسم (2018). استخدام الوكيل الذي في التجارة الإلكترونية، دراسة مقارنة في إطار ماهيته ونفاذ تصرفاته. مجلة الفكر، مج13، ع2.
- ♦ ماركيز، هربرت، (2004)، جورج طرابيشي، الإنسان ذو البعد الواحد، دار الآداب
   للنشر، بيروت.
- محمد غنام، شريف، (2010)، دور الوكيل الالكتروني في التجارة الالكترونية. دراسة في ضوء أحكام اتفاقية الأمم المتحدة المتعلقة باستخدام الخطابات الالكترونية في العقود الدولية 2005. مجلة الحقوق للبحوث القانونية والاقتصادية، مج2010، ع2، 663-767.

#### باللغات الأجنبة

- Black, Jay, &Jennings Brayant, (1995), Introduction to communication :understand the past ,experience the present ,Marvel et the future Madison ,Brown Q.Bench Mark , ,4<sup>th</sup> ed.
- Erickson, E. (1972). Adolescence et crise, la quête de l'identité. J. Nass C. Louis-Combet (Trd.). Flammarion.
- Lange, M-F. (2003). Ecole et mondialisation vers un nouvel ordre scolaire?, Cahiers d'études Africaines, 1-2(169-170).
- Morin, Edgar, Sami Nair, (1997), une politique de civilisation, arléa, Paris.
- Touraine, A. (2005). Un nouveau paradigme pour comprendre le monde aujourd'hui.
   Fayard.
- warnier, Jean Pierre, (1999) La mondialisation de la culture, Collection approche, Editions la découverte et Syros, Paris.

# 

# العولمة الإعلامية وانعكاساتها على القيم الثقافية للشباب العربي

#### $^{1}$ د. عادل الوشاني

إنّ العالم اليوم، ومنه المجتمع العربي، في قلْب الموجة الثالثة التي تنبأ بها عالم المستقبليات آلفين توفلر²، فالانتشار الهائل لوسائل الإعلام ذات الجمهور العريض وثورة المعلومات وتدفقها المتسارع والتكنولوجيا الرقمية والقنوات الفضائية وشبكة الانترنت والارتباط الالكتروني بين الدول في العالم الافتراضي...صغّرت العالم الى ما دون القرية الكونية، ³، ليصبح نقطة دون أبعاد، تنتقل فيه المعلومة في الطريق السيّار للمعلوماتية بانسيابية ضوئية على قاعدة "الأيّات" الثلاث: أيّ معلومة من أيّ مكان في أيّ زمان 4.

لقد أصبح الانسانُ محاطا بكم هائل من المعلومات والأحداث على المستويين المحلي والعالمي بعد أن قُوّضت الحدود بين مختلف المجتمعات وذلك بتأثير من التكنولوجيات المعلوماتية المختلفة العابرة للدول والثقافات، وهذا ما أصطلح عليه بالعولمة الإعلامية التي تعبّر عن الشق الاتصالي والمعلوماتي من الظاهرة الشمولية للعولمة ألمتمثّلة أساسا في انتشار المعلومات على نطاق واسع، وتذويب الحدود بين الدول وزيادة معدلات التشابه بين الجماعات والمجتمعات والمؤسسات. $^{\circ}$ 

إنَّ ظاهرة العولمة الإعلامية، المتطورة باطراد كمارد لا يكفّ عن التعاظم، تشرَّع السؤال عن انعكاساتها على القيم الثقافية للشباب العربي. كما تشرَّع هذا التساؤل

(Toronto University of toronto Press, 1962)

١ جامعة صفاقس - تونس

<sup>2</sup> ينظر: آلفين توفلر ، حضارة الموجة الثالثة، ط1 ،ترجمة عصام الشيخ قاسم، بنغازي: الدار الجماهيريّة للنشر والتوزيع والاعلان 1980

<sup>:</sup> يُنظر

McLuhan Marshall ,La Galaxie Gutenberg. La genèse de l'homme typographique

<sup>4</sup> نبيل على، الثقافة العربية وعصر المعلومات. (سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 2001) ص 26-27.

<sup>5</sup> سلوى السيد عبد القادر. الأنثروبولوجيا والقيم، (دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية/ مصر، 2013) ، ص13 .

السيّد ياسين. العولمة والطريق الثالث، ميريت للنشر والمعلومات، 1999، ص 18.

حول مكانة وقيمة الشباب في كل أمة، فهو الحامل الاجتماعي لنهضتها وباني حضارتها وضامن قوتها ومناعتها.

# 1) ما هي خصوصيات القيم الثقافية للشباب العربي؟ وما هي انعتاسات العولمة الاعلامية على هذه القيم؟

تستمد القيمُ الثقافية للشباب العربي خصوصياتها من الخصوصيات العامة للثقافة العربية. وتتميّز الثقافة العربية بكونها ثقافةً عنقودية أي إنّها متنوعة في إطار الوحدة. إنها كما وصفها حليم بركات مشتركة ومتنوعة في آن معا. وذلك في شتّى مجالات الحياة اليومية، وتستمد كيانها من اللغة العربيّة وآدابها ومن الدين والعائلة وأفاط الانتاج المتشابه والتحديات والنظام العام السائد ووحدة التجربة التاريخية أ.

وتقوم هذه الثقافة على منظومةٍ من القيم والعوامل المجتمعية التي تشدّد على العضوية والانصهار في الجماعة وعلى الاتكالية والاعتمادية والخضوعية وعلى التمسك بالقيم الاجتماعية والأخلاقية وذلك بسبب أسلوب التنشئة القائم على الإكراه.

يستبطن الشاب العربي هذه الثقافة ومختلفَ قيمها، ويتكيّف مع معاييرها ومُاذجها ويتوافق مع ضوابطها، فتتطبّع شخصيته العامة بها ويتشكّل من خلالها إدراكه لذاته ولمختلف عناصر محيطه، ومجمل كيفيات استجابته وأثماط سلوكه وتمثلاته وأفكاره ومشاعره المميّزة والمتناغمة التي يظهرها في المواقف والوضعيات المختلفة.

إنّ الجوهر الثقافي لشخصية الشاب العربي، بهذا المعنى، هو نتاج الثقافة العربية العامة. هذه الأطروحة كانت تستقيم قبل أنْ يتعولم الإعلام ويشهد العالم هذا العصف الهائل في عمليات التغيير الثقافي ودينامياته، وما تشكل من ثقافة عالمية ذات تأثير حاسم على مختلف الثقافات في العالم ومنها بطبيعة الحال الثقافة العربية والقيم الثقافية للشباب العربي.

هذه الثقافة العالمية المهيمنة، بالمفهوم الغرامشي، أيْ تلك التي تمارس القيادة الفكرية والأخلاقية، هي ثقافة أمريكا التي أصبحت القطبَ الأوحد في السياسة الدولية

حليم بركات. المجتمع العربي المعاصر، بحث استطلاعي اجتماعي. مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت 1986، ص 50.

بعد تفكك المعسكر الاشتراكي وقيام الثورة المعلوماتية والتطور التكنولوجي في مختلف المجالات ومنها المجال الإعلامي الذي استغلّته هذه الدولة للانتشار الإيديولوجي.

هذه الأطروحة يتبناها العديد من المفكرين، ومنهم المفكّر العربي عبد الوهاب المسيري الذي يرى أن مفهوم الأمركة هو من تسميات العولمة. وعليه يصبح مفهوم العولمة الاعلامية مرادفا لمفهوم الأمركة الاعلامية. ويتّضح هذا المفهوم بالنظر الى المجال الدلالي لكلمة "أمركة" الذي يتداخل مع كلمة "تغريب" و"علمنة" باعتبار أن العلمنة الشاملة ليست مجرد فصل الدين عن الدولة وبعض مجالات الحياة العامة، وإنها هي عملية فصل كل القيم والثوابت والمطلقات (باعتبارها شكلاً من أشكال الميتافيزيقا) عن العالم والطبيعة وحياة الإنسان العامة ثم الخاصة، إذ يتحول العالم بأسره إلى مادة استعمالية لا قداسة لها ولا خصوصية ولا مرجعية لها سوى المرجعية الكامنة في المادة، أي ما يسمى بقوانين الحركة، (آليات السوق- المنفعة المادية- شهوة السلطة- الجنس- علاقات الإنتاج)1.

لقد استغلت أمريكا تقدمها التكنولوجيَّ لفرض هيمنتها الإيديولوجية، وذلك بتمتين التحالف الذرائعي بين التقانة والثقافة بغرض تسريب ثقافتها بين الشعوب الأخرى، من خلال نشر التكنولوجيا الاتصالية بينها وتكثيف التبادل بين الناس والتفاعل بينهم خفية ومباشرة، ضمن منطق افتراضي أثيري يتألف من الصور والإشارات والرسائل والنصوص المرئية والمقروءة على المحامل والهواتف الذكية والشاشات دامَّة البثُ.

إن خبراء الإعلام يدركون جيدا أن الجذع اللغوي المشترك في الانكليزية بين Public و Publicity هو في نفس الوقت اشتراك دلالي، أيْ أنّ ما هو عام وعمومي هو في نفس الوقت إشهاري/ إعلامي، أيْ أن الرأي العام هو محض صناعة إعلامية، وأن المتحكم في أدوات الإعلام هو المتحكم في الرأي العام، وأن هذا الأخير هو حالة انفعالية وليس حالة عقلية، لذلك فهو سريع التبدل والتغير، وهو دون ذاكرة، ويحكمه

عبد الوهاب المسيري. الأمركة والكوكلة والعلمنة، موقع الجزيرة نت في 2007/07/29، تاريخ النفاذ: 9024/06/19

ك كريم أبو حلاوة. الآثار الثقافية للعولمة، حظوظ الخصوصيات الثقافية في بناء عولمة بديلة. مجلة عالم الفكر، عدد 3 مارس 2001، ص

منطق الإثارة / الاستجابة، وأن الطريق المضمونة للهيمنة الإيديولوجية هو الهيمنة الميديولوجية أ.

إنّ المشروع الهيمني الإيديولوجي الأمريكي يتمثل في إدراج الثقافات الأخرى ضمن منطق متخارج يلغى من خلاله التثاقف كانفتاح تفاعلي طوعي أفقي، ليحلّ محله "الإثقاف" العمودي كنمط تبادلي غير متكافئ محصّلته اكتساح الفضاءات الثقافية الأخرى واستباحتها عا يعزز المنمطات القيمية الأمريكية ومثلها ونظرياتها ومفاهيمها.

إنّ وراء هذا المشروع مجموعة من المفكرين الاستراتيجيين الغربيين، وخاصة الأمريكيين، من أصحاب المواقع الراسخة والمؤثرة في ثقافة العالم المعاصر، المخططين لوضع دعامات فكر بعينها تيسر تقبُّل فكرة الانخراط في ثقافة بلا حدود تواكب الاتجاه العولمي، وتسايره. وذلك وفق الرؤية الثقافية للغرب الأمريكي<sup>2</sup>. إنهم في حقيقة الأمر يصنعون مبررات سيطرة الثقافة الغربية الأمريكية بلا حدود، وهو الأمر الذي قطع شوطًا مهمًّا من الإنجاز على أرض الواقع، في ظل اتجاه متزايد نحو عالم بلا حدود ثقافة.

لقد خلق هذا المشروع لدى أغلب المجتمعات، ومنها المجتمع العربي، حالة من التبعيّة البنيويّة وجعلتها مجتمعات مفتوحة، بالمعنى التشومسكي للمفهوم، أيْ مجتمعات هشة التحصين ويمكن تطويعها والسيطرة عليها اقتصاديا وسياسيا وثقافيا واجتماعيا، وإبقاء الأغلبيّة الكاسحة من سكَّان تلك المجتمعات في حالةٍ من الفقر والبطالة أو العمل الهش وبأجور محدودة، وتكريس منظومة تعليم تعمل على توفير يد عاملة وموارد بشرية مرتبطة بحاجات اقتصاد تابع ومتخارج  $^{4}$ ، وممارسة الاستعمار يد عاملة وموارد بشرية مرتبطة بحاجات اقتصاد تابع ومتخارج  $^{4}$ ، وممارسة الاستعمار

الميديولوجيا أو علم الميديا هو علم يختص بدراسة وسائل الاتصال والتواصل وتأثيرها على الإنسان من ناحية تشكل الوعي والتأثير الإيديولوجي وفرض قيم ومفاهيم جديدة. ولقد وضع الأسس النظرية العامة لهذا العلم ريجيس دوبري.

أنظر ريجيس دوبري. محاضرات في علم الإعلام العام: الميديولوجيا، ط1 .بيروت، لبنان. دار الطليعة للطباعة والنشر 1996.

من هذه المشاريع المفرّغة للعالم من كل الثقافات إلا الثقافة الرأسمالية الأمريكية الأخيرة نذكر:

مشروع Samuel Huntington, Le Choc des civilisations, Éditions Odile Jacob, Paris, 1997

ومشروع فرانسيس فوكوياما: نهاية التاريخ والإنسان الأخير، ترجمة فؤاد شاهين وجميل قاسم ورضا الشايبي، إشراف ومراجعة مطاع صفدي، مركز الإنماء القومي، بيروت لبنان 1993.

<sup>:</sup> عبد الخالق عبد الله، العولمة، عالم الفكر، أكتوبر/تشرين الأول 1999، عدد 2، ص81.

محمّد جلال بن سعد: الانقطاع المدرسي : دراسة علميّة تحليلية للنموذج التونسي. موقع الكتروني: تحاليل.منشور في 2015/11/17

الثقافي عبر مختلف آليًّات الإخضاع الداخلي أيْ احتلال العقول بغرض التعمية على واقع الاستعمار وحتى تجميله، فيُقْبَل الإخضاع على أنَّه شيءٌ آخر غير الإخضاع.

كما عمل على تدمير ثقافة هذه المجتمعات وعاداتها وتقاليدها وإحلال الثقافة الغربية وخاصة منها الأمريكية محلها، وذلك بنشر منمطاتها الثقافية في نظمها التعليمية والإعلامية والعمل الناعم على التطبيع معها والاحتضان الطوعي لها، وإحلال لغتها وجعلها اللغة الأساسية في التعليم وذلك عبر ممارسة ما يسميه روبرت فيلبسون الإمبريالية اللغوية <sup>2</sup>، والعمل على إعادة تشكيل الفكر إضعاف انتمائه لتراثه الحضاري والثقافي وفرض ثقافتها على أنَّها الثقافة الوحيدة القادرة على نقلها من التخلف الى التطور والتحضر.

إنَّ الشباب هو المدخلُ الأمثل لفرض هذا التخارج القيمي والثقافي. ذلك لأنّ هذه الشريحة العمرية ما تزال بَعْدُ ضعيفةَ التحصين نفسيا وثقافيا واجتماعيا. فهي غير ناضجة، وبالتالي سريعة التأثّر وشديدة القابلية للإيحاء والتعلم والتقليد، كما أنها هشة الإرادة ورقيقة العود وضعيفة الخبرة.

تهارس هذه الهيمنة الإعلامية عبر الوسائط الاتصالية على الشباب العربي، نوعا من الطرق الإشهاري matraquage publicitaire والحشو الذهني وذلك Bourrage de crane الموهن للبنية السيكولوجية والوجدانية والذهنية، وذلك بما تضخّه في هذه البنية من صور ومعلومات تنمّط خبرتهم الحياتية وتضعف تفاعلاتهم الانفعالية، وتجيّش شواردهم ورغباتهم وأوهامهم وتخيلاتهم، وتقوي حوافزهم الغريزية وتزجّ بهم في عالم من التمثلات المتخيّلة يفصلهم عن واقعهم ومحدداته، وعن قيمهم وضوابطها وعن معاييرهم وموجهاتها. من هئا ما نلاحظه من نزعة اغترابية، بالمعنييْن الفلسفي Aliénation والحضاري شاهدون شاخا يشاهدون

تاريخ الزيارة 29.06.2024.

عبد الله أبو هيف: الغزو الثقافي والمفاهيم المتصلة به، مجلة النبأ، العدد (63)، نوفمبر 2001.

روبرت فيلبسون: الإمبريالية اللغوية. صادر في سنة 1992.

فيه الانحراف وحتى الجريمة بحسّ بليد كتحصيل حاصل، حيث سُطّح وعيُهم بقضايا مجتمعهم وهويته، واتجهت اهتماماتهم نحو المادية والتفاهة السلوكية غير المنضبطة واستدرجوا للتطبيع مع المحرّم والممجوج والممنوع- والمعيب.

كما تسبّبت هذه الوسائطُ الاتصالية في إهدار هؤلاء الشباب لحيز هام من موازنة زمنهم وتفريغ هذا الحيّز من كل عمل منتج، وذلك بالإدمان على هذه الوسائط والتيه في تدفقها المعلوماتي الممنهج في سرعته وفي مضامينه، والتورط في أحبولات العنف الإشهاري والشدّ الإغرائي، والغرق في تفاصيل الأحداثِ ودقائقها الحينية المنتقاة بدقة تصويبية بالغة للوعي؛ الأمر الذي يشغل هذا الشباب تماما عن الأحداث الحقيقية الكبرى المؤثرة في الصيرورة كما يدمر ارتباطه الضروري بالواقع سواء في راهنه أو في ماضيه، حيث يتعوّد على القبول والتبرير والنسيان، فينسى تماما أن يكون حسيب ذاته ناقدا لأخطائه مصوبا لها. علما وأنَّ التأثير الإعلامي لا يتطلب مدة زمنية واسعة من انتباه المتفرج و تركيزه ....إنّ ومضة زمنية ومضة ذهنية متقبلة التكوار وذلك حينما تلتقي مع ومضة ذهنية متقبلة الإعلامي الأعلام المعوم، هدفه البحث عن الإعلامي لنفس الموضوع، وهو الأسلوب الذي يتوخّاه الإعلام المعوم، هدفه البحث عن ومضة ذهنية متقبلة لدى المتفرج وموافقتها.

إنَّ النتيجة الاجتماعية لهذا التأثير الاعلامي تتمثّل في ارتباك المجتمع وتفشِّي التوترات العدائية فيه وتغلغل علاقات الاقصاء. فيفقد مجتمعيته وترتخي نواهيه العامة وموانعه محظوراته، ولا يعود الفرد/المنحرف/الشاذ يخجل من أنْ يكون ما هو كائن، ويصبح مرآة ذاته ومقاول حياته الخاصة، لا يعنيه الآخر ولا سمعته عند الآخر كما لا يعنيه النظام المعياري للمجتمع ومفاهيم الانحراف، وينتهي إلى ضبط سلوكه بناء لاندفاعات الغريزية وأفضليات الأنا الغارقة في أهوائها وفي شواردها الرغبية Fantasmes.

هذا الإعلام سينتهي إلى ممارسة التفكيك والتركيب، يفكك المنوال المجتمعي والقيمي القائم ليحل محله منوالا آخر. فتتفكك الأسرة وتفقد توازناتها وترتبك أدوار أفرادها وتختل التراتبيات السلطوية بينهم. فالأبُ والأم يصبحان في نظر أبنائهما عائقا،

ويصبح الأبناء في نظرهما من العاقين، ويدخل الجميع في سيرورة تناقض، وتتوسع الهوّة بينهم. وهي هوة ليست نقدية اختلافية ولكن تباينية ترافضية ؛ فتصبح الأسرة أرخبيلا اجتماعيا ويتفاقم صراع الأجيال فيها، ولا يكتفي هذا الصراع أنْ يكون تفاوضا مجتمعيا بين القديم والجديد وإنما يصبح قطيعة.

لسنا نغالي ؛ فعملياتُ التنشئة الاجتماعية لم تعد اجتماعية داخلية تتضافر لتأمينها الأسرة بمعيّة مختلف مؤسسات التأطير الشبايي الوطنية. وإنها تخارجت لترتبط ببث إعلامي رقمي أجنبيّ (أمريكي خاصة) ، حتى بتنا نتحدّث عن تنشئة اجتماعية رقمية. فلم تعد مؤسسات التأطير الوطنية، بما في ذلك الأسرة نفسها، تعلم حتى مجرد العلم، دعك من التحكّم، على أي بنية ثقافية قيمية ينفتح أبناؤها، وعلى ماذا يطّلعون؟ ومع من يتفاعلون؟ وبأى منمطات سلوكية يتأثرون؟

إنّ الهاتف الذي في يد الشاب، هو نافذة تفتح على كلّ شيءٍ في هذا العالم، جميلِه وقبيحِه، حسنه وسيئه، مفيده ومسيئه، نافعه ومضرّه وأمام الضغط الإغوائي والإغرائي لكثير من المعروضات يمكننا أنْ نتخيّل جانبا من جوانب التنشئة الرقمية التي يتلقاها هذا الشباب وما يضخّ في تمثلاته من صور وتصورات ومفاهيم أ، وما يترتب عن ذلك من وهن لدوْر مؤسسات التنشئة الاجتماعية الوطنية في الضبط والتأطير حتى يكاد أن يأفل هذا الدور لصالح تضخّم دور الاعلام الخارجي وخاصة الأمريكي.

والحل؟

# 2) حيازة تكنولوجيا الاتصال الرقمي من أجل تحصين الثقافة العربية وتمتين الهوية الثقافية للشباب العربي

نتحدث هنا عن حيازة تكنولوجيا الاتصال الرقمي واستنباتها وتوطينها في البيئة العربية وليس مجرد نقلها. والفرق هنا بين المصطلحات ليس مجرد فرق اصطلاحي بسيط وإنّا هو فرقٌ جوهري يتصل بالرؤية الحضارية لكيفية امتلاك التكنولوجيا

في دراسة عربية شملت 50 مقهى أنترنت في إحدى الدول العربية، كانت النتائج أن 65% من المواقع التي تزار يوميا هي مواقع إباحية، وأن 65% من الشباب مدمن على المواقع الإباحية بحجم لا يقل عن 3ساعات يوميا. أنظر: صالح بوبشيش، تحديات الإعلام الجديد وسبل حماية الشباب المسلم من أخطارها. مجلة الإحياء، العددان 17-18، جامعة باتنة 1 الجزائر، 2015، ص 42\_15

واستعمالها. كما أنه من المفيد النأيُ عن الاستغراقات المسبقة والشائعة عن العوائق التي تواجه حيازة المجتمعات العربية للتكنولوجيا بصفة عامة ومنها تكنولوجيا الاتصال الرقمي. فالتوقّفُ عند هذه العوائق يعزّز عواملها الدولية الخارجية بعواملَ نفسية داخلية مغذية للمضامين السيكولوجية للعجز والإحباط. وهذه أكبر العوائق.

إنَّ المسألة الثقافية لكلِّ مجتمع هي مسألةُ أمن قومي. وبالنسبة إلى الثقافة العربية، فانطلاقا من وظيفة هذه الثقافة في بناء الأمة العربية ودورها القومي ومضمونها الإنساني، ومسؤوليتها الحضارية. فإنَّ الأمن الثقافي العربي يتضمن الحفاظ على مقومات هذه الثقافة في أبعادها ومجالاتها ومظاهرها وتعبيراتها المختلفة، وتأهيلها، من خلال سعْي قوميًّ مشترك لأداء دورها التاريخي والحضاري. أ

ولا يتحقق ذلك إلا بالانخراط العملي الحقيقي في الموجة الثالثة للحضارة (والمفهوم هنا من نحت آلفن توفلر) والمساهمة بفعالية حازمة في بنائها، واكتسابِ أسباب القوة والمناعة فيها، وذلك بتملّك وسائل الإعلام وإنتاج المعلومات وتبادلها في إطار استراتيجية عربية مشتركة يتداخل فيها، بمنهجية علمية عملية حازمة، القطريُّ والقطاعي. ليصبّ ذلك كلّه في التنمية القومية الشاملة تحقيقا للآمال العربية في تماسك الأمة ومناعتها ضدّ الاختراق الثقافي، والانحلال والتلاشي تحت تأثير موجات الغزو الذي يمارسه ملاًك وسائل الإعلام وإنتاج المعلومات في هذه اللحظة من التاريخ وعلى رأسهم أمريكا، ونهوضها بدورها الإبداعيّ في مجال الثقافة الإنسانيّة ولِمَ لا قيادة التغيير الثقافي العالمي والمساهمة في حمايته ضدّ النمطية الثقافية وسيادة اللغة الواحدة والرؤية الواحدة والمؤية الواحدة والرؤية الواحدة والمؤية ولا فردانية ولا مظهرية.

وبالنسبة إلى الشباب العربي، وهو رأس المالُ الحقيقي للأمة العربية، فإنَّ توطين تكنولوجيا الاتصال الرقمي في هذه الأمة، سيتيح استقلال الإعلام العربي، وبالتالي قدرته على إنتاج محتويات إعلامية على أساس مخططات محكمة تصلح خراب الإعلام المُعولم،

محي الدين صابر، من قضايا الثقافة العربية المعاصرة، المكتبة العصرية ، الطبعة الثانية، بيروت 1987، ص 36.

وذلك بالعمل على تحصن هذا الشباب ضدّ التمثل بالمنمطات القيمية ليقية الأمم، وتأصيله في بيئته القيمية الثقافية وتعزيز اعتزازه بالانتماء لها، وتكوين الاتجاهات السليمة عنده، وتكريس العادات المرغوبة لديه، والارتقاء بذائقته وتربيته وفق خطة محكمة ليكون قوة بناء وحماية لأمّته.

إنَّ تربية الشباب وفق خطة متمحورة على القيم الثقافية والأخلاقية للأمة، هي مدخل هذه الأمة إلى تنمية شاملة وصامدة، ودرعها الواقى ضدّ الاكتساح الثقافي في عصر العولمة الإعلامية، وأهم أسلحتها في تجاوز كل أزماتها الراهنة أ.

وفي خلاصة قبل الخلاصة: فإنّ التحصين الثقافي لشبابنا، في عصر العولمة الإعلامية، في سباق مع الكارثة، بعد أنْ أهدرنا الكثير من مواردنا الطبيعية والمادية والبشرية، والتي كانت تكفى، وما تزال، لإحداث نهضة عربية شاملة، ومع نضوب مواردنا المادية وتضخم إنفاقنا التعليمي؛ بات رهاننا الوحيد على إبداع بشرنا 2 وخاصة شبابنا، فالشباب العربي هو الحامل الاجتماعي الرئيسي للتغيير، وهو العاملُ الحاسم في النهضة والرقي إنْ أحسنا تحصينه القيمي والثقافي وأتقنا تربيته وتأصيله، وهو مصدر التهلكة، ما فيها من تبعية للغرب واستهلاك غافل لمختلف منمطاته، إن أسأنا ذلك.

#### الخاتمية

إنّ الاستفراد الغربي وخاصة الأمريكي بالعولمة الاعلامية يهدف الى تفكيك خصوصيات الثقافات وطمس ملامحها وتذويبها في ثقافة معولمة أساسها الاستخفاف كنظام متكامل يستهين فيه الفرد بجواهر الوجود. وإنّ الشباب هو المستهلك الأساسي لهذه الإعلام المُعولَم، وهو الأكثر تأثيرا في الواقع بما يستبطنه من هذا الإعلام، وبالتالي فهو الأكثر استهدافا لمخططات تسطيح الوعى بالوجود.

نبيل على، الثقافة العربية وعصر المعلومات، مصدر مذكور سابقا، ص 297.

نفس المصدر، ص 298.

وإنّ العولمة الاعلامية باتت واقعا لا مفرّ منه، ولكن من الضروري للمجتمع العربي أنْ ينخرط بفعالية في هذه العولمة وذلك بإيجاد موقع فعل وتأثير ثقافي حقيقي في هذا الحقل باكتساب تكنولوجياته، ذلك أن العلاقة بالغة المتانة بين الثقافة والتكنولوجيا.

والخلاصة أن العالم صار، بفعل تكنولوجيا الإعلام، نقطة دون أبعاد، وقد يتصاغر أكثر، وبالتالي لم يعد مجديا إنتاج إعلام عالمي بوعي محلي وإنما يجب إنتاج إعلام عالمي بوعي عالمي ومحلي معا.

والخلاصة عولمة محليّة 'Glocalism إعلامية، لا عولمة إعلامية ولا عروبة إعلامية.

#### المراجع والمصادر

#### باللّغة العربيّة

- بركات حليم. المجتمع العربي المعاصر، بحث استطلاعي اجتماعي. مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت 1986.
- ♦ بوبشيش صالح ، تحديات الإعلام الجديد وسبل حماية الشباب المسلم من أخطارها.
   مجلة الإحياء، العددان 17-18، جامعة باتنة 1 الجزائر،2015.
- توفلر آلفين ، حضارة الموجة الثالثة، ط1، ترجمة عصام الشيخ قاسم، بنغازي: الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والاعلان 1980.
- أبو حلاوة كريم. الآثار الثقافية للعولمة، حظوظ الخصوصيات الثقافية في بناء عولمة
   بديلة. مجلة عالم الفكر، عدد 3 مارس 2001.
- دوبري ريجيس. محاضرات في علم الإعلام العام: الميديولوجيا، ط1 .بيروت، لبنان. دار
   الطليعة للطباعة والنشر 1996
- بن سعد محمّد جلال: الانقطاع المدرسي: دراسة علميّة تحليلية للنموذج التونسي.
   موقع الكتروني: تحاليل. منشور في 2015/11/17. تاريخ الزيارة 29.06.2024.

المصدر السابق، ص 44

- ♦ السيد عبد القادر سلوى، الأنثروبولوجيا والقيم، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية/
   مصر، 2013.
- • صابر محي الدين ، من قضايا الثقافة العربية المعاصرة، المكتبة العصرية ، الطبعة الثانية، بروت 1987.
  - ♦ على نبيل ، الثقافة العربية وعصر المعلومات. سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 2001
    - ♦ عبد الله عبد الخالق ، العولمة، عالم الفكر، أكتوبر/تشرين الأول 1999، عدد2.
- ♦ فوكوياما فرانسيس: نهاية التاريخ والإنسان الأخير، ترجمة فؤاد شاهين وجميل قاسم ورضا الشايبي، إشراف ومراجعة مطاع صفدي، مركز الإنهاء القومي، بيروت لبنان 1993.
  - ♦ فيلبسون روبرت: الإمبريالية اللغوية. صادر في سنة 1992
- ♦ المسيري عبد الوهاب. الأمركة والكوكلة والعلمنة، موقع الجزيرة نت في 2007/07/29،
   شوهد في 2024/06/19
- ♦ أبو هيف عبد الله: الغزو الثقافي والمفاهيم المتصلة به، مجلة النبأ، العدد (63)،
   نوفمبر 2001.
  - ♦ ياسين السيّد. العولمة والطريق الثالث، ميريت للنشر والمعلومات، 1999.

#### باللغات الأجنية

- Marshall McLuhan, La Galaxie Gutenberg. La genèse de l'homme typographique
- Toronto University of toronto Press , 1962.
- Samuel Huntington, Le Choc des civilisations, Éditions Odile Jacob, Paris, 1997.



## محددات صياغة سياسة ثقافية الآن

# د. عماد أبو غازي ا

تستدعي التحولات الكبرى دائمًا التفكير في طرح سياسات جديدة، وقد شهد العالم منذ مطلع الألفية الجديدة تحولات كبيرة على عدة مستويات: سياسية واقتصادية واجتماعية وثقافية، وبدرجة كبيرة تطورات في مجال العلوم والتقنيات، مثلما عاشت المنطقة العربية في نفس الفترة تحولات مهمة بلغت ذروتها في مطلع العقد الثاني من الألفية مع ثورات الربيع العربي وانعكاساتها وانتكاستها، وتعيش منطقتنا منذ سنة تزيد حدثا سوف يحدد مصير المنطقة لسنوات طويلة مقبلة؛ ولكل ما سبق علينا أن نظرح للنقاش محددات صياغة السياسات العامة في هذه المرحلة الحاسمة، ومن بينها السياسة الثقافية.

#### السياسات الثقافية على الصعيد العالمي

السياسة الثقافية واحدة من السياسات العامة للدولة، وقد بدأ الاهتمام بالسياسات العامة في مجال العلوم السياسية بعد الحرب العالمية الثانية بشكل خاص؛ أما مفهوم السياسة الثقافية فأحدث نسبيًا حيث بدأ مع تبني اليونسكو له في ستينيات القرن الماضي، ومنذ ذلك الحين عقدت اليونسكو مؤتمرات عدة للسياسات الثقافية، وخلال أكثر من نصف قرن من العمل على السياسات الثقافية تطور المفهوم من حدود سياسات الفنون الذي ساد في السابق ليشمل الثقافة بمعناها الواسع، ويربطها بقضايا التنمية المستدامة، فأصبح نطاق السياسات الثقافية اليوم أوسع بكثير بحيث يشمل، إلى جانب الفنون والآداب، أناط الحياة، وأساليب العيش معًا، ومنظومات القيم، والموروثات، والمعتقدات.

وفي السنوات الأخيرة شغلت إشكاليات رسم السياسات الثقافية المعنيين بالأمر على الصعيد العالمي وفي نطاق التجمعات الإقليمية وعلى مستوى كل دولة، خاصة فيما

<sup>1</sup> جمهورية مصر العربية

يتعلق بدور الثقافة في التنمية المستدامة، والتحديات التي تواجه حقل العمل الثقافي، نتيجة لما أتت به العولمة وسياساتها من ناحية، وللتطور التقني والثورات العلمية من ناحية أخرى.

وربا كان مؤتمر اليونسكو للسياسات الثقافية والتنمية المستدامة الذي عقد في المكسيك عام 2022، الأكبر من بين مؤتمرات اليونسكو المتوالية للسياسات الثقافية منذ تبنت المنظمة الدولية فكرة عقد تلك مؤتمرات مع مؤتمر 1970 الذي عقد في البندقية، وقد أكد مؤتمر 2022 على أن الثقافة "منفعة عالمية عامة"، كما أكد الإعلان الختامي للمؤتمر على أن هناك "مجموعة من الحقوق الثقافية التي ينبغي مراعاتها في السياسات العامة، تشمل الحقوق الاجتماعية والاقتصادية للفنانين، وحرية التعبير الفني، وحقوق مجتمعات الشعوب الأصلية في صون معارف الأسلاف ونقلها، وحماية التراث الثقافي والطبيعي وتعزيزه".

كذلك يدعو الإعلان إلى "تنظيم القطاع الرقمي من أساسه، ولا سيما تنظيم المنصات الكبرى لصالح تحقيق التنوع الثقافي على الإنترنت، والملكية الفكرية للفنانين، وانتفاع الجميع بالمحتوى بطريقة منصفة". وفي ختام المؤتمر أوضحت السيدة أودري أوزلاي المديرة العامة لليونسكو: "أن الثقافة تؤدي دورًا أساسيًا في مجتمعاتنا، كي يتمكَّن كُّ شخص عبرها من سبر أغوار ما يجمعه ببقية البشر وبناء شخصيته كمواطن حر ومستنير، وإن الثقافة هي العمود الفقري الذي يجمع بيننا لكي نشكًل المجتمع"، وفي الوقت نفسه أكدت أنه على الرغم مما أُحرز من تقدم، لم تأخذ الثقافة بعد المكانة التي تستحقها في السياسات العامة والتعاون الدولي، ورأت أن مؤتمر 2022 يشكل بإعلانه النهائي وتوصياته خطوة مهمة في سبيل تصحيح هذا الوضع.

وسوف يعقد المؤتمر القادم للسياسات الثقافية والتنمية المستدامة في برشلونة عام 2025، حيث تعرض اليونسكو خلاله أول تقرير عالمي لها عن حالة الثقافة على المستوى العالمي، وسوف يركز المؤتمر بوجه خاص على الذكاء الاصطناعي، لما يزخر به من الفرص، وما يثيره من تحديات ومخاطر، فكيف يمكن أن يستفيد منه المبدعون، وفي

الوقت ذاته، كيف يمكن أن نوفر الحماية لهم فيما يتعلق بحقوقهم من ناحية الملكية الفكرية ومن ناحية الأجر.

#### السياسات الثقافية على الصعيد العربي

إذا كانت هذه هي الصورة على النطاق العالمي، فما الحال في عالمنا العربي؟ وما الذي ينبغي علينا أن نقوم به على الصعيد الإقليمي وفي نطاق كل دولة من الدول العربية؟ أو بمعنى آخر ما محددات صياغة سياساتنا الثقافية اليوم في ظل ما نواجه من متغيرات وتحديات ومخاطر.

عرفت الثقافة العربية منذ النصف الأول من القرن الماضي، بل ربا قبل ذلك، محاولات قام بها مثقفون ومفكرون عرب لوضع رؤى مستقبلية للثقافة العربية وتصورات لأساسيات التكوين المعرفي للإنسان في عالمنا العربي، لكنها ظلت رغم قيمتها في تاريخ الثقافة العربية والفكر العربي الحديث محاولات فردية خارج الإطار المؤسسي.

أما على الصعيد الرسمي في الدول العربية، فيتفاوت وضع السياسة الثقافية في بلدان العالم العربي؛ فبينما تبنت بعض الدول العربية السياسات الثقافية واستراتيجيات العمل الثقافي الحكومية، منذ أواخر خمسينيات القرن الماضي مع إنشاء أول وزارات للثقافة في المنطقة، ما زالت دول أخرى لا تمتلك سياسة ثقافية رسمية معلنة. وفي المقابل ظهر اهتمام مبكر على مستوى المؤسسات الإقليمية العربية، فبعد أن تأسست المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بسنوات قليلة بدأت آلية اجتماعات الوزراء العرب المسئولين عن الثقافة بمؤتمر عمان في المملكة الأردنية الهاشمية عام 1976، ما يعني أننا نمتلك رصيدًا يمتد لقرابة خمسين عامًا من محاولات التقارب في السياسات الثقافية العربية وفي التنسيق والعمل المشترك في مجالات الثقافة، لكن الطربية ما زال طويلًا.

#### الألفية الجديدة منعطف تاريخي

ومع التحولات الكبرى في مطلع هذا القرن شهد عالمنا العربي اهتمامًا متزايدًا موضوع السياسات الثقافية، ففي عام 2002 دعت المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم من خلال معهد البحوث والدراسات العربية، عشرين من الأكاديميين والمثقفين العرب لمناقشة قضية التكامل الثقافي العربي في عصر العولمة، وفي أكتوبر من العام نفسه عقدت مؤسسة الفكر العربي التي تأسست عام 2000 أول مؤتمراتها في سلسلة مؤتمر فكر، وفي يوليو من عام 2003 دعا المجلس الأعلى للثقافة بالقاهرة أكثر من مئة وخمسين من المثقفين العرب لمؤتمر بعنوان: "الثقافة العربية: نحو خطاب ثقافي جديد – من تحديات الحاضر إلى آفاق المستقبل"، ونظمت مكتبة الإسكندرية في مارس عام 2004 مؤتمرًا إقليميًا تأسس خلاله منتدى الإصلاح العربي، وكان الإصلاح الثقافي محورًا أساسيًا من محاور عمل المنتدى، وفي ديسمبر من العام نفسه انعقد المؤتمر الدوري للوزراء العرب المسئولين عن الثقافة في العاصمة اليمنية صنعاء، وكان جدول الأعمال حافلًا بمشروعات الاتفاقيات التي يمكن أن تتقدم بالتكامل الثقافي العربي خطوات إلى الأمام، وأهمها "مشروع الاتفاقية العربية لحقوق المؤلف والحقوق المجاورة"، و"مشروع النطقية السوق الثقافية العربية المشتركة"، و"مشروع الخطة القومية للسياحة الثقافية في الوطن العربي"، إلى جانب "مشروع بعث قناة فضائية ثقافية عربية متخصصة".

كان هناك على ما يبدو إدراك واضحٌ للمخاطر التي تواجها المنطقة لدى قطاع من المثقفين في عالمنا العربي، وفي بعض مؤسسات المجتمع المدني الثقافية، وكذلك لدى بعض المؤسسات الرسمية وشبه الرسمية، ولدى المؤسسة الإقليمية المعنية بالعمل الثقافي، وكانت هناك آمال في إمكانية تحقيق إنجاز على المستوى الثقافي انطلاقًا من اللحظة العديدة التي يمر بها العالم والمنطقة العربية؛ آمال في "تحويل السيء إلى حسن"، لكن الآمال كانت بعيدة عن الواقع.

ومع منتصف العقد الأول من الألفية بدا في الأفق مرة أخرى اهتمام واضح بقضية السياسات الثقافية --باعتبارها المدخل الضروري للإصلاح الثقافي، وجاءت المبادرة من المجتمع المدني من خلال المشروع المشترك الذي تبنته مؤسسة المورد الثقافي، بالتعاون مع بعض المؤسسات الأوروبية، والذي استمر لعدة سنوات لدراسة واقع السياسات الثقافية في الدول العربية، وفي صيف عام 2010 عُقد المؤتمر الأول للسياسات الثقافية في الوطن العربي في بيروت بدعوة من مؤسسة المورد الثقافي ومشاركة من المهتمين بالشأن

الثقافي في المنطقة العربية، عثلون ثمانية أقطار عربية، إلى جانب عدد من البلدان الأوروبية، وكان من بين المشاركين مسؤولون عن منظمات مجتمع مدني عديدة لها تجارب وخبرات متميزة في العمل الثقافي، كما كان من بينهم مسئولون في مؤسسات ثقافية حكومية وعدد من ممثلي وزارات الثقافة العربية، وخبراء في العمل الثقافي ومخططين ثقافيين وإعلاميين.

وقد ناقش المؤتمر قضية السياسات الثقافية ووضع الثقافة في المجتمع، في محاولة لتلمس كيف يمكن للسياسات الثقافية أن تسهم في تحسين وعي المجتمع بقيمة الثقافة، وموضوع التحديات التي تواجه الثقافة على الصعيدين القومي والدولي، والشروط القانونية اللازمة لوضع السياسات الثقافية، وقد انتهى المؤتمر إلى مجموعة من التوصيات من أهمها: العمل على استكشاف إمكانية ابتكار مؤشر للفعل الثقافي بناء على نقاش وحوار بين المسؤولين الحكوميين في مجال الثقافة والناشطين الثقافيين المستقلين، والتأكيد على التحالف مع القطاعات الأخرى في المجتمع ذات الصلة بالعمل الثقافي مثل قطاعات التعليم والإعلام، لقد جاء هذا المؤتمر كحدث مهم وإيجابي في الحياة الثقافية في المنطقة العربية، وحمل بادرة للتعاون والعمل المشترك بين مؤسسات العمل الثقافي الحكومية والمستقلة من أجل تطوير الواقع الثقافي في مجتمعاتنا والتقدم به إلى الأمام، لكن سرعان ما جرت في النهر مياه جديدة.

وشهد العام نفسه الاستعدادات لعقد أول قمة ثقافية عربية، من خلال لقاءين مهمين عقدا في صيف 2010 أيضًا، الأول في القاهرة بدعوة من اتحاد الكتاب والأدباء العرب، وحضره ممثلون لاتحادات الكتاب في الدول العربية، وممثلون لبعض المنظمات النقابية الثقافية العربية، وعدد من المثقفين، والثاني في بيروت بدعوة من مؤسسة الفكر العربي، وشهد تمثيلا للمسؤولين الثقافيين الحكوميين في عدد من الدول العربية، ولجامعة الدول العربية وللمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، إلى جانب رؤساء الاتحادات الثقافية العربية، وممثلين لبعض منظمات المجتمع المدني العاملة في مجال الثقافة، وعدد كبير من المبدعين والمثقفين العرب، وخرج الاجتماعان بمجموعة من الثقافة، وعدد كبير من المبدعين والمثقفين العرب، وخرج الاجتماعان بمجموعة من

التوصيات للعرض على القمة لتتخذ في شأنها قرارا، كما ترددت في الاجتماعين الدعوة إلى عقد "قمة" شعبية موازية تضم ممثلين للمثقفين والكتاب والمبدعين، ولروابطهم ونقاباتهم ومنظماتهم المختلفة، وممثلين للقطاعات الفنية وقطاعات الإنتاج والتوزيع، وللقائمين على الصناعات الثقافية بشكل عام، لكن القمة الثقافية لم تنعقد، وقامت ثورات الربيع العربي التي بدا للوهلة الأولى أنها تطرح واقعًا جديدًا يستدعي بالضرورة سياسات ثقافية جديدة، لكن مسار الأحداث سار في اتجاهات أخرى.

ومع إطلاق الأهداف الأممية لعام 2030، ورغم خلوها من هدف مباشر يتعلق بالثقافة، أطلقت عدة دول عربية استراتيجيات للتنمية المستدامة تضمنت في معظم الأحوال محورًا للثقافة.

#### متطلبات السياسات الثقافية في اللحظة الراهنة

لقد أصبحنا اليوم أمام واقع جديد على النطاقين الإقليمي والعالمي، فنحن أمام تحولات سياسية وثقافية مهمة، وتطور علمي وتقني متسارع، له انعكاساته على الاقتصاد، ونعيش زمن صعود لدور الصناعات الإبداعية، وفي ظل وجود جيل جديد يشكل النسبة الأكبر من السكان، فضلًا عما تتعرض له المنطقة العربية من تحدًّ مصيري.

كل هذا يحتم علينا أن نلح على إدماج الثقافة في السياسات العامة في الدول التي لم تطرح بعد سياسات ثقافية لها، وأن نفكر في مجال الثقافة وصياغة السياسة الثقافية بشكل جديد في ضوء مجموعة من التحديات أهمها: العولمة وإشكاليات الهوية - النيوليبرالية والتوحش الرأسمالي - اتساع مفهوم الصناعات الإبداعية ونمو دورها كمصدر للدخل القومي وللتشغيل - تحديات العصر الرقمي وتأثيراتها الإيجابية والسلبية على الثقافة والإبداع، وجميعها تحديات تواجه العمل الثقافي على الصعيد العالمي كما تواجهنا، ويضاف إليها في منطقتنا العربية التحديات الناجمة عن الصراع العربي الإسرائيلي الذي وصل إلى مفترق طرق في اللحظة الراهنة.

ورغم أننا نضع في اعتبارنا اختلاف الظروف من مجتمع إلى آخر؛ إلا أن هناك أسئلة مشتركة ينبغى أن نجيب عليها عندما نقوم بصياغة سياسة ثقافية:

فلابد أولًا أن نحدد كيف نقوم بصياغة السياسة الثقافية، هل تقوم الدولة منفردة وحدها بهذه المهمة، أم تستدعي مشاركة من الجماعة الثقافية، أم توكلها إلى لجان الخبراء، وما الدور الذي مكن أن يلعبه المستفيدون من الثقافة؟

أمامنا تجارب وخبرات متنوعة في رسم السياسات الثقافية، تحققت فيها الأساليب المختلفة بصورة أو بأخرى، ورغم أن السياسات العامة ومنها السياسة الثقافية سياسات حكومية بالدرجة الأولى، إلا أن المشاركة في صياغتها لابد أن تتسع لتشمل الفاعلين الثقافيين خارج الأطر الحكومية، كما ينبغي الاستعانة برؤية المستفيدين من الخدمة الثقافية حتى تأتي السياسة الثقافية معبرة عن الاحتياجات الفعلية للمجتمع، وذلك من خلال آليات متنوعة مثل استطلاعات الرأي وجلسات الاستماع والحوار ومواقع التواصل الاجتماعي.

ينبغي كذلك أن نحده ما مدى تأثير التشريعات على السياسات الثقافية سلبًا أو إيجابًا، خاصة ما يتعلق بتأثيرها على حرية التعبير وعلى الحق في تكوين الجمعيات والمؤسسات الأهلية الثقافية؟

وما المطلوب من الدولة في مجال الثقافة بالضبط؟ هل نريد من الدولة أن تسيطر على قطاع الثقافة وتديره وتمارس من خلال مؤسساتها عمليات الانتاج الثقافي، أم نريد منها الدعم والرعاية؟ بصيغة أخرى، هل على الدولة أن تكون منتج للمحتوى الثقافي وموجهة ومهيمنة في المجال الثقافي، أم ميسرة وداعمة، أم عليها أن ترفع يدها تمامًا؟ كل هذه النهاذج سبق أن تحققت على أرض الواقع، لكن ما الذي نحتاج إليه الآن؟

#### أهداف مقترحة للسياسة الثقافية

ما أقدمه هنا هو تصور مقترح للنقاش في ضوء خبرة ذاتية في العمل الثقافي في المجالين الحكومي والأهلي في مصر، إضافة إلى الاحتكاك بالمؤسسات الثقافية العربية.

أتصور أن الدور الذي نحتاجه من الدولة دور الداعم والميسر، فمهمة الدولة في مجال الثقافة ينبغى أن تنحصر في تحقيق ثلاثة أهداف من خلال السياسة الثقافية:

الهدف الأول: جمع التراث الثقافي المادي واللامادي والتراث الطبيعي وصيانته وتوفير سبل حمايته، وتيسير سبل إتاحته للكافة، بما فيه من آثار، ومَبانٍ تراثية، ومواقع طبيعية، ومخطوطات، ووثائق، والموروث الثقافي الشعبي المتراكم عبر الزمن، بالإضافة إلى التراث الفني الحديث بتنويعاته المختلفة. ويدخل ضمن هذا الهدف عمليات التنقيب والجمع، وإقامة مؤسسات قومية لحفظ هذا التراث من متاحف ومكتبات وأرشيف، كما يشمل أيضا أعمال الصيانة والترميم، وكذلك التشريعات القانونية التي تحقق هذه الحماية وتضمن إتاحة هذا التراث.

الهدف الثاني: تقديم الخدمات الثقافية للمواطنين، من خلال توفير البنية الأساسية للمارسة الأنشطة الثقافية والاستمتاع بها، من مكتبات عامة ومسارح وبيوت للثقافة ودور للعرض السينمائي وقاعات للفنون التشكيلية، وتوزيعها بشكل متناسب مع الكثافات السكانية والمناطق الجغرافية على مستوى الدولة، وتوفير الخدمات للمناطق المحرومة لتحقيق العدالة الثقافية، ومراعاة احترام التعددية الثقافية والاهتمام بحماية التنوع الثقافي داخل الوطن والعناية بالثقافات الفرعية، وحماية التعدد اللغوي وصيانته من الاندثار والتعامل مع هذا التنوع باعتباره عنصر إثراء وقوة للثقافة، يضيف إليها ولا ينتقص منها، الاهتمام بقطاعات المجتمع المختلفة في الأنشطة والخدمات الثقافية، على أساس النوع والمراحل العمرية والفئات الاجتماعية وأصحاب الاحتياجات الخاصة.

الهدف الثالث: دعم الصناعات الثقافية والإبداعية الحديثة انطلاقًا من القناعة بأنها تشكل ميزة تنافسية أساسية، كما يمكن أن تشكل قيمة مضافة للاقتصادات القومية، إضافة إلى حمايتها بحزمة من التشريعات والتيسيرات، تتضمن حماية حقوق الملكية الفكرية للمبدعين، وللكيانات المنتجة للصناعات الإبداعية من دور نشر وشركات للإنتاج السينمائي والموسيقي وغيرها، ومواجهة القرصنة من ناحية، والتشجيع بالإعفاءات الجمركية والضريبية من ناحية أخرى، وتوفير المناخ الثقافي الملائم للإبداع بمختلف أنواعه الأدبية والفنية ورعايته وتشجيعه، بما في ذلك حماية حرية التعبير والدفاع عنها، وإلغاء القيود القانونية التي تحد منها، وإلغاء القيود الرقابية على الإبداع،

فالإبداع لا يزدهر إلا في مناخ الحرية، مع العناية كذلك بالعمل على تنمية الصناعات التراثية والحرف التقليدية والحفاظ عليها باعتبارها جزءًا من التراث الثقافي من ناحية، وفي الوقت نفسه مجالًا للتشغيل وموردًا اقتصاديًا مهمًا.

## تبقت ثلاث قضايا أخرى أيضا لا بد من الإشارة إليها في هذا السياق

أولًا: ضرورة تحقيق التكامل بين مؤسسات الدولة العاملة في مجال الثقافة: من منطلق أن المهمة لا تقع على وزارات الثقافة فقط، بل هي مسئولية تضامنية بين سائر الوزارات وبخاصة وزارات التعليم، والإعلام، والاتصالات وتكنولوجيا المعلومات، والسياحة، وغيرها، حيث تفرض التحديات الراهنة على هذه المؤسسات العمل معًا أكثر من أي وقت مض، والعمل معًا نعني به تجميع الطاقات وتبادل الخبرات والمعلومات ووضع الرؤى والخطط المشتركة، مع التركيز على تحقيق الربط بين التعليم والثقافة من ناحية، والربط بينهما وبين الإعلام من ناحية أخرى والسعي إلي تحقيق التكامل بين الثقافة والتعليم والإعلام باعتبار إنتاج الثقافة مجالًا أساسيًا من مجالات المعرفة، والتعليم أداة لاكتسابها، والإعلام من أهم وسائل نشرها.

يُضاف إلى ذلك ضرورة التفاعل بين مؤسسات الدولة ومنظمات المجتمع المدني والمؤسسات الخاصة والجماعات الثقافية المستقلة، بهدف تمكين المجتمع المدني من المشاركة في الأنشطة الثقافية وفي تنفيذ المشروعات وتنظيمها، وإدراج المسار الديمقراطي والتشاركي لإدارة الشأن العام واتخاذ القرارات، وإدارة المواقع الثقافية التابعة للدولة بمشاركة المستفيدين من الخدمة الثقافية، بهدف تحقيق التنمية المستدامة والرفاهية، وتقديم الدعم لهذه المنظمات وفقًا لقواعد شفافة وواضحة، حتى يتحقق في النهاية دور أكبر للجمعيات الأهلية والكيانات الثقافية المستقلة في مجال العمل الثقافي.

ثانيًا: ضرورة العمل على مراجعة كافة الوثائق المتصلة بالعمل الثقافي العربي المشترك وتحديثها وتفعيلها، خصوصا أن هناك العديد من الاتفاقيات التي تحتاج إلى أن تفعل وتدخل حيز التنفيذ، ومشروعات الاتفاقيات التي

تحتاج إلى إقرارها في مجالات السوق الثقافية العربية المشتركة والصناعات الثقافية، وقد عملت على هذه الاتفاقيات المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم منذ سبعينيات القرن الماضي، وقدمت الكثير في هذا الصدد، ويحتاج الأمر إلى قرار سياسي كي تدخل مثل هذه الوثائق إلى حيز التنفيذ.

ثالثًا: ضرورة تفاعل السياسات الثقافية مع تحديات العصر الرقمي، ذلك أن متطلبات المرحلة الجديدة، على المستوى الثقافي تحتاج منا الكثير، و"منا" هنا تعود على المجتمع كله، فالمسئولية ليست مسئولية الدولة وحدها، إنها مسئولية مجتمع يحتاج إلى تغيير في المفاهيم الأساسية الحاكمة لسلوكه؛ فيجب أن تكون الثورة الرقمية فرصة جديدة تتيح لنا الحضور ثقافيًا وعلميا وحضاريا.

لقد عرفت المنطقة العربية عبر تاريخها حضارات أسهمت في التراث الإنساني العالمي إسهامًا إيجابيًا فعالًا، وهي تملك من الرصيد الحضاري والثقافي ما يؤهلها لمواجهة تحديات العصر من خلال محتوى رقمي ثقافي قوي يؤكد هويتها، فقد أصبحت الثقافة رهانًا ينبغي كسبه، فثورة الاتصالات التي حولت العالم إلى قرية صغيرة تفرض علينا أن نواجه التحدي المتمثل في سيادة ثقافة الأقوى تقنيًا، خاصة بعد أن أصبحت الثقافة والمعرفة في الوقت الراهن قوة وسلطة وسلعة تفرض سيطرتها.

ولا شك أن الثقافة وسيلة أساسية لبناء المحتوى الرقمي الذي يمثلنا، كما أن الصناعات الإبداعية أداة من أدواتنا في هذا الاتجاه، فضلًا عما تمثله من إضافة لاقتصاداتنا القومية، وإذا لم تقم صناعاتنا الإبداعية على أساس قوي فلن نتمكن من المنافسة، وهذا الأساس القوي لن يتحقق إلا بالحرية الفكرية والشفافية والتعاون بين الدولة ومؤسسات المجتمع المدني والمؤسسات الاقتصادية.

نحن في حاجة إلى التعايش مع عالم اليوم الذي أصبحت فيه المعرفة العامل الأساسي لتحقيق النمو الاقتصادي والتقدم الاجتماعي والقوة السياسية،

وأخيرًا هل نحتاج لسياسة تضعها الجماعات الثقافية الأهلية بعيدًا عن الحكومات التي عجزت حتى الآن عن تحقيق تكامل ثقافي عربي؟



# من البرمجة الثقافية الى الهندسة الثقافية: التشاركية والإبداع الثقافي: نحو سياسات ثقافية محلية تعزز التشاركية والابداع الثقافي وتحقق الاندماج الاجتماعي

#### د. محمد الحبيب الخضراوي<sup>1</sup>

#### ملخص

في عالم يتسارع فيه التغيير ويشهد تحولات ثقافية واجتماعية مستمرة، يصبح من الضروري أن نعيد النظر لا فقط في كيفية تطوير وتعزيز الثقافة في مجتمعاتنا المحلية وإنها أيضا في تحقيق التشاركية والابتكار الثقافي الذي يعد أمرًا حيويًا للحفاظ على تراثنا وتعزيز التنوع والتفاعل الثقافي.

في هذا المقال، سنستكشف تطور العناصر الدلالية من البرمجة الى مفهوم الهندسة الثقافية وكيف يمكن أن تكون السياسات ثقافية محلية، محفزًا للتشاركية والإبداع الثقافي. سنناقش أيضًا كيف يمكن أن تساهم هذه السياسات في تحقيق الاندماج الاجتماعي وتعزيز التواصل بين مختلف الفئات العمرية والاجتماعية وإعطاء القيمة الثقافية والرمزية للأثر الفني، معتبرين أن تأسيس مرصد وطني لتقييم السياسات المحلية والوطنية يعد من الأولويات الموضوعية ضمن تأمين التخطيط الاستراتيجي للدول.

#### 1. المقدمة

تُعدّ البرمجة الثقافية ركيزة أساسية في استراتيجية التنمية الثقافية والاجتماعية، حيث أنها تجسّد عمليا تنوع التعبير الفني والثقافي، وتعكس النسيج الاجتماعي الثري للمجتمع. ومن خلال جعل الثقافة متاحة للجميع، فإنها تلعب دورًا حاسمًا في الإدماج الاجتماعي والتعليم، حيث توفر فرصًا للتعلم والاكتشاف مدى الحياة مثلما تساهم في تحقيق الإنجازات الفردية والجماعية. بالإضافة إلى ذلك، تعد البرامج الثقافية محركًا

للحيوية الاقتصادية، حيث تولد فوائد إيجابية مثل جذب السياح وخلق فرص عمل. كما تعزز البرامج الثقافية الحوار بين الثقافات والتفاهم المتبادل، وهي عناصر أساسية للتماسك الاجتماعي في عالم يزداد عولمة.

أما التخطيط الثقافي فهو العملية الاستراتيجية التي يتم من خلالها وضع رؤية طويلة الأجل للتنمية الثقافية، مع مراعاة الاحتياجات والتطلعات الاجتماعية والثقافية للمجتمع المحلي. وهو يضع إطاراً إرشادياً لتوجيه السياسات الثقافية. وتعمل البرمجة الثقافية كذراع تنفيذي لهذا التخطيط، حيث تترجم الأهداف الاستراتيجية إلى سلسلة من المبادرات والفعاليات الملموسة. ويضمن هذا التآزر بين التخطيط والبرمجة نهجاً متماسكاً للتنمية الثقافية، مما يتيح تحقيق طموحات المجتمع الثقافية بطريقة منظمة ومدروسة.

لقد استمر طويلا مصطلح البرمجة الثقافية في الاستعمالات المجالية والسياسية ولم يعد المصطلح لوحده يتسع للأسئلة المعاصرة والتحديات المطروحة على إدارة الواقع الثقافي تحديدا، وعليه نشأت الحاجة إلى تفهم استعمالات اصطلاحية أخرى، مثل الهندسة الثقافية، في فهم وتحليل المشهد الثقافي من ناحية وتقدير إمكانات الفعل والتأثير فيه من ناحية أخرى، ومن هنا نطرح تساؤلاتنا التي سنتعرض إليها بالتحليل في هذا المقال وهي:

- ماهي الإثارات الدلالية التي يضيفها البحث في التقاطعات الممكنة بين الاستعمال الاصطلاحي بين البرمجة الثقافية والهندسة الثقافية؟
  - ما هو تأثير تلك الدلالات على بناء السياسات الثقافية الوطنية والمحلية؟
  - ماهي مبررات تأسيس مرصد محلي لتقييم السياسات المحلية والوطنية؟

#### 2. البرجة الثقافية والهندسة الثقافية

من الصعب جدا الاقرار بأن مصطلح الهندسة الثقافية جاء ليعوض أو يتجاوز مصطلح البرمجة الثقافية. ورغم الاشتراك في الحقل الدلالي للمصطلحين إلا أنهما يحيلان إلى مناطق للنظر والفعل تتوفران على بعض التباين في اتجاه التكامل والتعاضد لا التناقض والالغاء.

فإسهام الهندسة الثقافية في البرمجة الثقافية هام، حيث أنها تقدم الدقة المنهجية والمقاربة التحليلية التي تعتبر ضرورية لتصميم وتنفيذ وتقييم المشاريع الثقافية. وبفضل نهجها المنظم تتيح الهندسة الثقافية إمكانية تحديد الأهداف بوضوح، وتحديد الموارد البشرية واللوجستية والتقنية اللازمة واستهداف الجماهير بشكل يناسب الحجم والمستوى والتجربة. كما تساهم الهندسة الثقافية في إجراء تحليل مفصل للسياقات الثقافية والاجتماعية، مما يساعد على تطوير البرامج ذات الصلة ورصد وتثمين أثرها على مستوى الواقع. كما تحيل الهندسة الثقافية إلى إثارات أخرى ومنها استعمال التقييم وأدواته التي تعتبر ضرورية لقياس أثر العمل الثقافي والممارسات التي يعززها ويرصدها ويحسنها باستمرار. وبهذه الطريقة تعتبر الهندسة الثقافية رصيدا دلاليا ينضاف إلى حقل السياسات الثقافية الوطنية منها والمحلية ومقاربة لا يمكن الاستغناء عنها.

يولد التآزر بين الهندسة الثقافية والبرمجة الثقافية سلسلة من المزايا التي تزيد من فعالية كل منهما. هذا التعاون متعدد التخصصات يحسن من تخصيص الموارد ويضمن الإدارة الاستراتيجية والتخطيط الحكيم لتعزيز أثر المشاريع. كما أنه يضفي قدرة مميزة على التكيف، مما يمكن البرامج من التكيف بشكل ديناميكي مع التغيرات الاجتماعية والثقافية والتغذية الراجعة من المستهلكين للمادة الثقافية، ويطور من جودة المبادرات الثقافية وإعلاء قيمتها مما يضمن أن تكون العروض الفنية المعروضة متوافقة حقا مع تطلعات المجتمع. بالإضافة إلى ذلك يتيح التقييم المستمر الذي توفره الهندسة الثقافية قياس الأثر الاجتماعي للبرامج واستدامته مما يعزز التنمية الثقافية المدروسة والشاملة. كما يحفز النهج التحليلي المتأصل في الهندسة الثقافية على الابتكار ويشجع على خلق المحتوى وابتكار أشكال جديدة تثري المشهد الثقافي.

## 3. المشهد الموضوعي لمبرات السياسات الثقافية والبربجة الثقافية

إن رصدا دقيقا للتغيرات الاجتماعية ومتابعتها في أغلب دول العالم عموما وفي عالمنا العربي الإسلامي خصوصا، يلاحِظ بكل يسر أن قوة الواقع تأخذنا الى نواحي لم نعهدها من قبل، وهذه القوة لها من الدفع بحث تعمل على توجيه تفكيرنا وممارساتنا بأشكال

واعية وغير واعية نحو نواحٍ لم نعهدها من قبل. حتى أن السياقات المستحدثة التي نواجهها قد تكون غير مألوفة ومفاجئة، وقد يكون من الصعب التأقلم معها كما ينبغي. يُشير هذا إلى وجود مسار مستمر من التشوه الحضاري والثقافي، واضطراب في شخصيتنا الجماعية، وشروخ في نسيج المجتمع نتيجة حدة الأزمات والتحديات المحيطة بنا من الداخل والخارج على السواء

وعليه فإن عدم إهمال عناصر التغير المطرد والسريع يدفع إلى التفكير في السياسات الثقافية والبرمجة الثقافية التي تستند إلى مبررات واقعية وموضوعية تعزز من أهمية هذا المجال.

وفعلا فقد انتبهت الدول في قراءاتها المختلفة لا سيما ذات المدخل الثقافي إلى إدراك أهمية التخطيط والبرمجة الثقافية من أجل التعاطي الاستباقي مع المتغيرات التنموية. فقد جمعت اليونسكو سنة 2022 أكثر من 150 دولة للتباحث حول السياسات الثقافية والتنمية المستدامة وانتهت إلى تبني إعلانا دولي يؤكد على أن الثقافة هي منفعة عامة وعالمية كما يدعو هذا الاعلام إلى تضمين الثقافة كهدف محدد قائم بذاته في أهداف التنمية المستدامة للأمم المتحدة. وقد دقق الاعلام في تفاصيل مقومات البرمجة الثقافية وتفصيل مكوناتها لتشمل الحقوق الثقافية متمثلة في الحرية الفنية وحماية التراث الثقافية والتنوع الثقافي على الإنترنت 2. وهذه المبررات تجعل من السياسات الثقافية والبرمجة الثقافية والبرمجة الثقافية أدوات قوية في التغير نحو بلوغ التفاهم المشترك والتنمية المستدامة وتعزيزها.

وقد وقف وزراء الثقافة في العالم أمام خطر الانزلاق في التيه وفرض الأمر الواقع الذي لا يعني سوى الخنوع اللاواعي لرغبة الآخر صاحب النفوذ المالي والاقتصادي والسياسي والإعلامي. وفي هذا السياق، يُذكر الفيلسوف الفرنسي د. آلان دونو في كتابه "نظام التفاهة" أن هناك سيطرةً لطبقة من الأشخاص التافهين على مختلف مناحي

اليونسكو، مؤمّر اليونسكو العاملي للسياسات الثقافية والتنمية المستدامة لعام 2022 30-28 سبتمبر ،2022 المكسيك، الإعلان الختامي

<sup>2</sup> المرجع الأخير.

الجائيالية المتعاقرة

الحياة. يتم مكافأة الرداءة والتفاهة عوضًا عن العمل الجاد والمبدع. وهذا يظهر بوضوح في المشهد العام، خاصة في المجالات الثقافية والإعلامية والسياسية.

وتبدو المؤشرات الدالة على ذلك كثيرة في المشهد العام لا سيما الثقافي والاعلامي والسياسي. فهل نحن فعلا نعيش في إطار نظام التفاهة؟ أو هل نحن نسير بخطى حثيثة نحو نظام التفاهة؟ يبدو أن هذه التساؤلات تستحق التفكير الجاد للحفاظ على توازننا وعدم السقوط في فخ التفاهة، كما يجب أن نعزز قيم العمل والعمل المتقن والعمل المبدع والعمل الثقافي المبرمج في الثقافة الوطنية مثلما نحافظ على المخيال الجماعي ونعمل على تعزيزه، حيث عثل هذا المخيال الجماعي ركيزة أساسية للتفكير الإبداعي والتطور الثقافي. فماهي خصائص السياسات التعليمية والثقافية المطلوبة لتثبيت قيمة العمل والعمل المتقن والعمل المبدع والعمل الثقافي المبرمج في الثقافة الوطنية؟ والمخيال الجماعي؟

#### 1.3 - ميرات ماكرولوجية

التخطيط للمستقبل بمواصفات مستدامة هاجس تعمل الدول والهيئات على إعطائه المكانة التي يستحقها في مختلف مجالات الحياة ومنها الثقافية. فقد ورد تقرير لندوة وزراء الثقافة بالمجلس الأوروبي ما يفيد هذا الترابط الموضوعي بين متغيرات عديدة ومنها التخطيط للمستقبل والابداع والتراث الثقافي واحترام التنوع والديمقراطية والعيش المشترك.

فالرهان الثقافي هو رهان حقيقي لارتباطة بالقيم الإنسانية ولارتباطه بالتحديات العالمية والدولية، مجسدا في سياسات وخيارات ثقافية واعدة وهندسة ثقافية قادرة على بلوغ الأهداف وتأمينها.

وقد أعطت السياقات الجديدة بعد 7 أكتوبر 2023 مبررات موضوعية لإعادة تشخيص الواقع الدولى والقيم الكونية المتفق حولها، ومهدت لمساءلة جديدة وتحيين

<sup>&</sup>quot;Créer notre avenir: La créativité et le patrimoine culturel en tant que ressources stratégiques pour une Europe diversifiée et démocratique». , Rapport, Le Comité directeur de la culture, du patrimoine et du paysage (CDCPP) en collaboration avec le ministère italien de la Culture, Strasbourg,, 2022.

التعاطي مع مفهوم العيش المشترك في إطار تلك القيم. وتتصدر السياسات الثقافية الوطنية قمة المسؤولية في إعادة ترتيب المشهد بعدما دخلت عليه عناصر عديدة من التشويش وبعدما اكتشفت رهانات لم تكن معلومة مسبقا.

## 2.3 - المبررات الوطنية والمحلية للتفلّير في السباسات الثقافية والبرمجة الثقافية

تعد السياسات الثقافية والبرمجة الثقافية أدوات قوية لتعزيز التفاهم المشتك وتحقيق التنمية المستدامة في المجتمعات. تتجلى أهمية هذه السياسات والبرمجة في تعزيز الهوية الوطنية والمحلية، وتعزيز التفاعل الثقافي بين مختلف الفئات السكانية. فالتشخيص الموضوعي للقضايا الاجتماعية الراهنة داخل أوطاننا يقر بوجود عديد المظاهر المفزعة والخطيرة على استمرار الافراد والدول. ومن أهم تلك الظواهر هو العنف بكل مظاهره والبناءات الذهنية والنفسية والاجتماعية التي ترافقه وتبرر نتائجه وقظهراته سواء في الملعب الرياضي أو في الشارع أو في الأسرة أو في الاعلام أو في الخطاب بكل أشكاله. وتنشأ المسلكيات العدوانية في الفضاء العمومي نتيجة الشعور بالطرد الاجتماعي والثقافي أو ما يسمى بالتهميش والهامشية. فهل أن الفضاء العمومي هو حقًا عمومي؟ كيف يمكن تحقيق توازن بين الحرية الفردية والمصلحة العامة في استخدام الفضاء العمومي؟ وكيف يمكن تجنب مظاهر الاقصاء والتهميش التي تعتبر من بين أهم الأسباب في نشأة تلك الظواهر وتعقيدها وتراكمها؟ لماذا تحتد مشكلات الإندماج المحلي والإنتماء؟ ماهي انعكاسات الهجرة غير الشرعية والتلوث والخلط نتيجة تدخل المحلي والإنتماء؟ ماهي انعكاسات الهجرة غير الشرعية والتلوث والخلط نتيجة تدخل المحلي والإنتماء؟ ماهي انعكاسات الهجرة غير الشرعية والتلوث والخلط نتيجة تدخل المحلي والإنتماء؟ ماهي انعكاسات الهجرة غير الشرعية والتلوث والخلط نتيجة تدخل

تلك هي الأسئلة التي 2ن أم تشتغل عليها السياسات الثقافية مثلما 2ن أم تشتغل على تقوية بعض مقومات الشخصية الوطنية مثل إعطاء قيمة أكثر للعمل باعتباره مظهرا من مظاهر الحضارة وشرطا لتحقيق التنمية المستدامة.

الخضراوي (محمد الحبيب)، العمل والشخصية القاعدية التونسية: مقاربة انتروبولوجية تاريخية ومساءلات راهنة Work and the basic Tunisian personality: a historical approach and current questions

في: مجلة سلسلة الأنوار، المجلد 13، العدد 2، جامعة وهران 2, الجزائر: 2023، ص ص -185.

<sup>2</sup> L'économie de la créativité : Quand la culture devient un moteur de développement, Raymonde Carroll (2016):

#### 3.3 - الميرات المعرفية للبرمجة الثقافية

من أهم المبررات المعرفية لتطوير الاشتغال على السياسات الثقافية هو خصوصية البعد الثقافي للكائن البشري عموما الذي يشكل جزءا من هويته وبنائه الاجتماعي والمادي. فالملامح الثقافية والرمزية تعمل على صياغة عالم تصوراته وإرادته وانتظاراته وممارساته وتضبط حدود إدراكه لواقعه ولعلاقاته البينية مع أسرته وأصدقائه والآخر عموما. والقيم هي الأخرى جزء مهم في عالم الحياة لدى الإنسان وتتشكل تراتبيتها وفقا لنمط الحياة التي اختارها الفرد أو التي ظن الانسان أنه اختارها. فهذا السياق الثقافي يلاحظ فيه التغير على المدى الزمني ولا يستقر على حال وتتغير التراتبية في القيم كلما اشتدت الأزمات وتنوعت. كما يلاحظ ذلك على مستوى الأجيال الذي ينشأ بينهم تباين خفي أو بون بينهم وكل يمجد جيله ويقر بالاختلاف في السلوك والتفكير والسياقات. فثقافة المجتمع على هذا الأساس تبدو سابقة على ثقافة الفرد: يتأثر الفرد بثقافته المحيطة بشكل لا إرادي وتعمل السياقات التي ينشأ فيها على هيكلة فعله وردود فعله وتعمل على تنميط ذائقته الفنية والفكرية من خلال ما يشاهده وما يأكله وما يلبسه وما يسمعه. ورغم أن الفرد يعمل على تثبيت خصوصيته وتميزه إلا أنه يخضع غالبا للمحددات السياقية العامة ومن خلال البرمجة الثقافية، يمكن تعزيز التغير في الثقافة المجتمعية وتوجيهها نحو تحقيق التنمية والتغيير المطلوب.

وعموما فإن الجدلية قائمة بين الماكرولوجي المتمثل في السياقات التحديثية الكبرى والعامة وبين الميكرولوجي الذي تتحرك داخله الثقافة المحلية والممارسات الفردية ذات الطابع الخصوصي. فالإنسان يتغير سلوكه بمقتضى الاندماج والادماج والتكيف المستمر نتيجة أثر فعل المحددات البنيوية الكبرى في العالم السياسي والاقتصادي والإعلامي، كما يتغير سلوكه نتيجة التفاعل مع تلك السياقات ومع السياقات المحلية ومواقفه الخاصة من التحولات التي تحدث أمامه باستمرار. ويمكن من خلال ما تعمل السياسات الثقافية على تكريسه تحقيق وساطة لتسهل عمليات التغير والتخفيف من الأزمات التي تنشأ نتيجة الصدمات المتلقاة هنا وهناك، كما يمكن للبرمجة الثقافية أن تساهم في تشجيع

الاندماج والتكيف الثقافي وتوفير مؤسسات للتفاعل ولتبادل المادة الثقافية وفق إيقاع مدروس وانتشار ملموس يمكن أن يؤدي إلى تأثيث محيط إدراك الفرد والجماعة ويؤدي بذلك الى تغيير سلوك الأفراد.

ومن أهم مؤسسات التنشئة الاجتماعية هي تلك المؤسسات الأولية في بناء الشخصية الأساسية الجماعية مثل الأسرة والمدرسة التي تلعب دورًا حاسمًا في بناء الشخصية الثقافية للأفراد. ويتم توجيه الأثر المعزز من الفعل الثقافي لتوجيه هذه العملية نحو التنمية المستدامة وتعزيز الاندماج والتكيف.

## 4. البريجة الثقافية والهندسة الثقافية: مساءلات مستمرة

الهندسة الثقافية هي إذا تلك القدرة على إدارة العمل الثقافي في إطار متداخل من المتغيرات ومن تعدد الرهانات السياسية والقانونية والإدارية بهدف إنتاج قيمة ثقافية للأعمال الفنية في سياقات تصرف تحديثية مثل الجودة والتسويق. لذلك تعتبر مجالا متعدد التخصصات يهدف إلى تعزيز وتقوية ثقافة المجتمع أو المجتمع. والهدف من ذلك هو وضع استراتيجيات وسياسات وإجراءات لتعزيز الإبداع الفني والحفاظ على التراث الثقافي وتطوير الصناعات الإبداعية ووصول الجميع إلى الثقافة.

ويجمع هذا النهج بين الجوانب الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والفنية لخلق بيئة مواتية للتنوع الثقافي والتعبير الفني والتبادل بين الثقافات. ويمكن أن تتخذ الهندسة الثقافية أشكالا مختلفة، مثل توفير العرض الثقافي وإتاحته للجميع وإقامة المهرجانات والمعارض والبرامج التعليمية ودعم الفنانين وتعزيز مشاركة المواطنين في الحياة الثقافية حتى تكون الثقافة محركا للتنمية الاجتماعية والاقتصادية، معززة للهوية الثقافية والتماسك الاجتماعي. ويمكن القيام بذلك من خلال سياسات التمويل، والشراكات بين القطاعين العام والخاص، ومبادرات التنمية المحلية، وإجراءات التوعية، والتثقيف، والتحسيس.

وغالبا ما تنطوي الهندسة الثقافية على تعاون وثيق بين الجهات الفاعلة الثقافية والمؤسسات العامة والمنظمات غير الحكومية والشركات والمجتمع المدني. وهو يقوم على نهج تشاركي وشامل يعترف بقيمة وأهمية الثقافة في مجتمعنا.

#### 1.4 - الموقع من عناصر التخطيط الاستراتيجي

البرمجة الثقافية هي عملية متكاملة ضمن مشهد التخطيط الاستراتيجي للسياسات الثقافية وهي تتموقع ضمن وسط السلسلة حيث تكون العناصر كالتالي:

- 1. التشخيص والفهم والتحليل للواقع
- 2. بناء الأهداف واختيار الأنسب منها ووضع الأولويات
  - 3. البرمجة الثقافية والهندسة الثقافية
    - 4. الإنجاز العملى ومتطلباته
      - 5. التقييم ورجع الصدى

ذلك أن التموقع الوسطي للبرمجة الثقافية يتطلب عملا ديناميكيا في اتجاهات الصعود والنزول بين مختلف عمليات التخطيط الاستراتيجي والاستفادة من عائداتها ضمانا للتناسق المطلوب بين جميع هذه العناصر. فهندسة العمل الثقافي خارج الأهداف التي رسمت بناء على تشخيص دقيق لواقع واحتياجات فعلية لا يمكن أن يستمر طويلا ولا يحقق المطلوب في إطار فكرة التنمية المستدامة كشرط استراتيجي في بناء السياسات الثقافية الوطنية والمحلية.

## 2.4 - الفاعلون في المشهد الثقافية والبريجة الثقافية

ونقصد هنا الفاعلون من داخل الهياكل الإدارية التي تتصدر مسؤولية المسألة الثقافية المشأفية بالدولة أو بالجهة المحلية. وهنا ندرك التباين في اهتمام الدول بالمسألة الثقافية الذي يتجلى فيما ترصده الدول من ميزانيات وهياكل تسيير وإدارة وموارد بشرية وتشريعات قانونية لذلك. وأمام أهمية جميع تلك العناصر في بناء السياسات الثقافية فإن التوقف عند الإطار البشري يعد ضرورة في تحليل الأداء والفاعلية والمردودية.

<sup>1</sup> La planification stratégique de la culture : Enjeux et défis, Marie-Eve Joël (2018)

وقد اهتم كتاب "مصنع البرمجة الثقافية" الصادر عن مجموعة من علماء الاجتماع بهذه الفئة نظرا لمحوريتها في إدارة العرض الثقافي L'offre culturelle والقدرة المباشرة في التأثير على مردودية البرمجة الثقافية وباعتبارها حلقة الوصل والفصل بين المنتج والمستهلك للمادة الثقافية. وعلى ذلك استحقت هذه الحلقة التوقف عندها للمساءلة في الدور والتأثير في المشهد الثقافي وتوجيهه.

إن هؤلاء الفاعلين من الداخل في وصم البرمجة الثقافية كان لابد من رفع الغطاء عن هويتهم المهنية وتجاربهم وخبراتهم والتساؤل بكل تجرد عن خصائص مساراتهم المعرفية والأكاديء أولا، ثم مدى علاقتهم بالمشهد الثقافي ثانيا، باعتباره تخصصا قائم الذات لا فقط من ناحية المادة الثقافية سينما كانت أو مسرحا أو فنا تشكيليا أو عرضا فرجويا أو تنشيطيا أو فعلا ثقافيا أو غير ذلك، زالمعرفة أيضا الفنية بآليات اختيار المواد والعروض والأنشطة والتظاهرات والمهرجانات الثقافية والإعلامية والسياسية.

وحتى لا تترك هذه الفئة دون تقييم ودون مساءلة في إطار هندسة السياسات المحلية الثقافية فإن المعرفة الدقيقة بالأدوار والمهام ينتهي بوضع المهارات والكفايات الأساسية المطلوبة للاشتغال فيها كمهنة وكمهمة، ومن أهم المحاذير التي يجب التفطن إليها في ذلك هي:

- الوعي والمعرفة بالعلاقة بين البرمجة الثقافية والمصلحة العامة
- الوعي والمعرفة بتأثير محيط العمل الداخلي والخارجي ومختلف الرهانات الناجمة عنهما
  - مسؤولية المال العام وحسن التصرف فيه
- شكل العمل وطريقة آدائه فردى / جماعي/ مؤسسيي/مناسباتي

<sup>1</sup> Dutheil-Pessin, C., & Ribac, F. (2017). La fabrique de la programmation culturelle. Paris : L'Harmattan.

وبناء على أهمية الدور والتموقع لهذه الفئة فقد تم وصفهم في كثير من الأحيان بالوسطاء الثقافيين بامتياز لأنهم يمثلون منطقة تقاطع جميع الرهانات الفاعلة في المشهد الثقافي والسياسي والإعلامي، ومن هذا المنطلق فهم ليسوا مجرد أدوات تنفيذية بل لأنهم فاعلون في تغيير المشهد الثقافي فإنهم حاملون لمشروع لا شخصي قوامه تأسيس المسارات الضرورية لبناء سياسة ثقافية مستدامة بالمواصفات الضرورية والمطلوبة. وعليه فإن المواصفات المطلوبة لمهنة الهندسة الثقافية ولهؤلاء الوسطاء الثقافيين لا يمكن أن تكون بعيدة عن هذه المتطلبات والمهارات:

- التصرف والإدارة والتخطيط، والبرمجة والتسويق والجودة
  - الإصغاء والتواصل وإدارة الحوار والخطابة أمام جمهور
    - الشراكات والتشبيك وتقنيات التواصل العصرية
    - التشخيص والتحليل والاستجابة للطلب الثقافي
      - المعرفة بالفنون وتاريخها ومدارسها
      - المعرفة بالتحولات الثقافية والاجتماعية
      - المعرفة بالتراث الثقافي المحلى والعالمي
      - تحليل الرهانات المحلية والوطنية والدولية
    - القدرة على تحويل المادة الفنية الى مادة ثقافية.

راجع: الخضراوي محمد الحبيب، الشخصية التونسية القاعدية خلال القرن التاسع عشر والتشكلات الثقافية المتحركة: مقاربة في فهم ملامح الشخصية التونسية من خلال مدخل العلاقة مع المال، تونس، مجمع الأطرش للتوزيع، 2022. ص 244

<sup>2 «</sup> La principale mission du chargé de la programmation culturelle consiste à : définir le contenu des productions culturelles en fonction des objectifs à atteindre et du public cible. Pour ce faire, il recourt aux outils de médiation pour proposer des animations à but éducatif ou informatif », voir dans ce sens : Sylvie Fagnoni (2018).

تكمن أهمية النهج التشاركي في البرمجة الثقافية في قدرته على تحفيز التغيير الاجتماعي والثقافي. فمن خلال إشراك أفراد المجتمع بشكل فعال في عملية الإبداع وصنع القرار، يعزز هذا النهج المشاركة المدنية ويضمن أن تعكس المبادرات الثقافية بدقة الاحتياجات والتطلعات المتنوعة للمواطنين. كما أنه يمكّن أيضًا من ظهور برامج أكثر ثراءً وتنوعًا تغذيها مجموعة متنوعة من وجهات النظر والخبرات. ونتيجة لذلك، لا يقتصر النهج التشاركي على إضفاء الطابع الديمقراطي على عملية البرمجة الثقافية فحسب، بل يقوي النسيج الاجتماعي من خلال تشجيع التفاهم المتبادل وبناء الجسور بين مختلف طبقات المجتمع وفئاته، وهو أمر ضروري للتنمية الثقافية المستدامة والشاملة.

ولم تعد التشاركية ترفا في إدارة الاجتماعات وبناء البرامج، بل أصبحت عنصرا قارا في جودة الأداء وأصبح معها توسيع الشراكات ومراجعتها باستمرار في إطار شمولي يراعي تعدد الفاعلين وتنوعهم شرطا ضروريا، حيث لا يستقيم الفعل الثقافي في كافة مراحله إلا بوجود هذه القيمة بشكل فاعل وليس صوريا أو شكليا لتلميع الصورة في فالتشاركية تعني بامتياز الضمانات الدنيا للاستمرارية والتنمية المستدامة. وتعني التشاركية الحضور الفاعل في كامل مسار سلسلة التخطيط الاستراتيجي لبناء السياسات الثقافية الوطنية والمحلية بدءا بالتشخيص والفهم والتحليل ثم صياغة الأهداف وبنائها وانتقاء الضروري منها وتحديد أولوياتها ثم المشاركة ضمن العمليات الفنية للهندسة الثقافية وتحويل المادة الفنية من وضعيتها الخام الى وظيفة مركبة حتى تحقق المرتبة الثقافية والرمزية. ثم تتواصل التشاركية الى وظيفة التقييم بأشكاله ومستوياته المختلفة.

## 4.4 - الإبداع

مصطلح التخطيط ومصطلح البرمجة هي إعدادات سابقة للعمل الثقافي والممارسة الثقافية وهي تتعارض ظاهريا مع العملية الإبداعية والفنية التي لا تخضع للضوابط

<sup>1</sup> Voir aussi : Les partenariats dans le domaine culturel : conditions de réussite et impacts sur les territoires, Noëlla Baraquin (2011)

والحدود، حتى أن الإبداع يعرف في كثير من الأحيان بأنه تلك الآليات القادرة على الحركة خارج المألوف وخارج الأطر المهيمنة نفسيا وثقافيا واجتماعيا وفنيا، وهي قدرة غير متاحة لكثير من الناس الذين تطبعوا مع القواعد حتى أنهم لا يستطيعون رؤية الواقع إلا من خلال تلك التحديدات الاجتماعية والثقافية. وخلافاً للاعتقاد السائد، فإن البرمجة الثقافية لا تعيق الإبداع، بل يمكن أن تكون حافزاً له. فمن خلال توفير إطار عمل منظم، يمكن للبرمجة الثقافية أن توجّه وتحفّز الإبداع، حيث تقدم مواضيع وسياقات تلهم الفنانين والمبدعين. كما أنها تشجع التنوع في التعبير الفني والثقافي وتوفر أرضية خصبة للابتكار والتجريب. والأكثر من ذلك، من خلال تسهيل التفاعل والتعاون بين الأفراد من خلفيات إبداعية مختلفة، يمكن للبرمجة الثقافية أن تؤدي إلى ظهور أفكار مبتكرة وأعمال غير معهودة. وبعيدًا عن كونها عائقًا أمام الإبداع، فإن البرمجة الثقافية المصممة جيدًا هي رافعة قوية لتطوير الإبداع الفني والثقافي. بل يمكن أن تتوجه البرمجة الثقافية إلى توفير البيئة المناسبة للإبداع واحتضانه في كافة مساراته لتتحول البرمجة الثقافية إلى برمجة للحاضنة الضرورية للإبداع وتعهده وتطويره باستمرار.

إن ضرورة البعد الإبداعي في البرمجة الثقافية يتأتى أساسا من القيمة المضافة التي تعرضها مخرجات الابداع على المشهد الثقافي والتجديد الذي تحدثه في العرض الثقافي. فالإبداع يضيف مشهدا آخر ويعرض صورا جديدة ويطرح زوايا نوعية غير اعتيادية بإيقاع مختلف وبألوان غير مألوفة، وينتعش من مناخ الحرية الذي يقدم التفرد والأصالة على النمطية ويقوي الشعور بالمتعة والقدرة على الخلق وتقدير الذات، وهو نوع من الاشباع الثقافي الناتج عن الكوجيتو أنا أبدع فأنا موجود". إن تثمين قيمة الإبداع في مسار البرمجة والهندسة الثقافية هو تأكيد الثقافة من أجل التنوع والإختلاف والعيش المشترك والديمقراطية، وهو أيضا تأكيد لبعد الجودة في البرمجة التي تهتم بتلبية الحاجيات الآنية والمستجدة وتعزز من فرص التجديد مثلما تهتم بخلق الديناميات الضرورية للتواصل الاجتماعي وتحقيق الاندماج الاجتماعي والثقافي وتطوير دائرة الإنتاج والترويج والاستهلاك الثقافي واعتبار الابداع ضرورة إنسانية واقتصادية متكاملة.

<sup>1</sup> Voir : La culture à l'œuvre : Les politiques culturelles comme leviers de créativité» François de Brie (2019).

## 5.4 - تيف نبرمج للإبداع الثقافي؟

إن الابداع يفترض الحرية والتداعي الحر والخروج عن القواعد والتجاسر على الوضع القائم وعدم الخوف من التغيير من خلال تعزيز الثقة بالنفس وخلق دافعية داخلية قوية. وهذه القيم يجب أن يتم تقديرها ضمن البرمجة الثقافية حتى لا تطمس وتنتكس تحت أي ظرف ممكن. وخاصة أمام براقماتية البرمجة باعتبارها تتضمن تعارضا موهوما مع الإبداع لأنها تخطيط مسبق بهدف الوصول إلى نتائج منتظرة ومطلوبة ومعلومة وفق انتظارات مسبقة وتقييمات تعود إلى الأهداف التي تم رسمها قبليا ومؤشرات قياس مسبقة وموضوعة سلفا، وتحديد قواعد العمل وضبط مجالات التمويل والأولويات وملامح الأهم قبل المهم.

إن الهندسة الثقافية وجدت للتعاطي مع هذه المتغيرات الكمية والنوعية لفائدة السياسات الثقافية لا سيما المحلية منها، وذلك من أجل تجاوز التناقض الظاهري بين البرمجة والابداع ومن أجل إعطاء الدلالة لكل عنصر داخل هذه الشبكة من المدخلات من خلال العمل على تهيئة وبرمجة الوضعيات والسياقات المنتجة للإبداع تشخيصا وتحليلا ورعاية واحتضانا وتشجيعا وتطويرا ثم ترويجا وتسويقا.

## 5 - هندسة المادة الثقافية

كيف نتدخل كمهنيين ومحترفين وشركاء في بناء السياسات الثقافية؟ هل أن إدارة المادة الثقافية والتصرف فيها تسمح بالتغيير والتطوير؟ ما هو موقع برمجة المادة الثقافية من التغيير الثقافي؟

## 1.5 - دورة الإنتام الثقافية: من العمل الفني إلى القيمة الثقافية

عتد فعل الهندسة الثقافية إلى المادة الثقافية في حد ذاتها باعتبارها محور العمل الثقافي وتتحول عندها البرمجة إلى ضبط مسارات تحويل المادة الفنية إلى مادة ثقافية? فماهى خصائص المادة الفنية حتى تتحول إلى مادة ثقافية؟

<sup>«</sup> Une programmation culturelle c'est d'abord un projet construit dans l'échange au service public et qui trouve sa concrétisation dans la mise en place d'une véritable saison culturelle ». Jérôme Triaud. (2011), Réflexions sur la programmation culturelle en BDP,, enssib.



من بين أهم الدلالات التي تقدمها الهندسة الثقافية إلى مشهد بناء السياسات الثقافية هو رد الاعتبار إلى المادة الثقافية وإضفاء القيمة على مختلف المحطات التي تشهد فيها تحولا في الوظيفة أو الدور. ويعرض الرسم أعلاه، دورة الإنتاج الثقافي: من العمل الفني إلى القيمة الثقافية. ويفيد الرسم بأن المادة الفنية لا تصبح ذات معان ثقافية ورمزية إلا بعد المرور عبر مراحل من الإشباع الثقافي والوظيفي لتتحول شيئا فشيئا إلى مادة ذات قيمة ثقافية ورمزية مصنفة ومفهرسة ضمن المخيال الجماعي. فمن وظيفة الخلق والإبداع والإنتاج إلى وظيفة الوساطة ومنها إلى وظيفة النشر لتستقر ضمن الوظيفة الرمزية. ورغم أن هذه الوظائف غير مستقرة بفعل ما يتعرض له الأثر الفني من إرهاصات داخلية وخارجية، فإنه حينما يدخل المنتوج الفني في دورة الإنتاج والتوزيع فإنه يصبح قابلا للتحول إلى مادة ثقافية لأنه انخرط في منطق السوق والعرض والطلب ويصطبغ بمسار دورة الإنتاج والتوزيع من صناعة المادة إلى الاستهلاك وتحقيق والطلب ويصطبغ عسار دورة الإنتاج والتوزيع من صناعة المادة إلى الاستهلاك وتحقيق الأثر (الترويج والإعلام والتسويق).

## 6 - نحو تأسيس مرصد لتقييم السياسات الثقافية الوطنية والمحلية

إن المادة الثقافية شأن يتجاوز المبدع الفني ليتصل شيئا فشيئا بالثقافة الوطنية والمخيال الجماعي والذاكرة الجماعية لذلك فإن مجال الفاعلين في شأنه يتسع أيضا ليصبح شأنا وطنيا بامتياز ويتطلب حوارا جديا وطنيا مع جميع الفاعلين. لذلك فإن تقييم كل العناصر المتداخلة في مسار بناء السياسات الثقافية الوطنية والمحلية ينخرط في نفس وظائف الهندسة الثقافية الضامنة للبناء المنطقي المتوازن للمشروع الثقافي. ولا يمكن أن يتم الاستغناء عن التقييم في المسألة الثقافية لأنها مثل غيرها من الموارد تتطلب تقييما دقيقا متناسبا مع خصوصيتها وتتطلب قياس الأثر للعمل الثقافي بشكل موضوعي ودقيق ويشمل جودة الخدمات الثقافية ودرجات رضى الجمهور وأصحاب الأعمال الفنية وعمليات الإدارة والتصرف.

ولما كانت عمليات التقييم ومؤشراتها يتم إعدادها مسبقا ضمن عناصر التخطيط الاستراتيجي فإنها تستوجب إطار كفؤا في المتابعة والدراسة والفهم والتأويل يتوفر على المهارات الضرورية التي أوضحناها في عنصر "الفاعلون في المشهد الثقافي" مثلما تتطلب استمرارا في الزمن لمتابعة الأثر على المشهد الثقافي. وغني عن القول إن تحقيق ذلك يتطلب عنوانا مركزيا لا يتم الأمر إلا به لصبح أمرا ضروريا. وأتحدث هنا عن المرصد الوطني لتقييم السياسات الثقافية الوطنية والمحلية أ، وهي مؤسسة متكاملة ومستقلة قادرة على إضفاء التراكم في الممارسة الثقافية وتجويدها لفائدة التنمية المستدامة وإعادة النظر في معايير تقييم العمل الثقافي وإعطاء مكانة أوفر للإبداع الثقافي إلى جانب المؤشرات الكلية الأخرى والقدرة على الإنصات للطلب الثقافية عبر التشخيص الدوري وإيجاد الآليات الضرورية للتعديل المستمر أ.

تم عرض هذا المشروع لإحداث مرصد وطني لتقييم السياسات الثقافية الوطنية والمحلية في الملتقى الدوري للمندوبين الجهويين للشؤون الثقافية بكامل ولايات الجمهورية التونسية، بتاريخ 2-3 جوان 2023 بالمهدية. وقد لقي استحسانا ونأمل أن يرى النور قريبا.

<sup>2</sup> Cultural policy evaluation: A critical guide" by John Holden (2016)

#### الخاتمية

ينتهي هذا المقال بشكل منطقي ومتدرج إلى إقرار ضرورة إيجاد مرصد وطني لتقييم السياسات الثقافية الوطنية والمحلية، ولئن اعتمد التقييم في كثير من إدارات العمل الثقافي بالدول العربية عموما، إلا أن الضرورة تقتضي إفراد هذه الوظيفة بمؤسسة مستقلة خاصة بها بحيث تكون قادرة على تقييم الاختيارات والمشاريع وبرامج العمل الثقافي، وتقدم رؤيتها في تعديل المشهد الثقافي باستمرار وأن تكون حاضنة للنقد الثقافي وقادرة على وضع مؤشرات قارة وأخرى متحولة لقياس الأثر الاجتماعي للعمل الثقافي أو وتتضاعف الانتظارات من مؤسسة التقييم الثقافي هذه لتصبح قادرة على تحليل الأرقام والمعطيات وفهرسة المادة الثقافية الوطنية والمحلية مثلما تعمل على ضمان جودة الخدمات الثقافية وسلامة مسار بناء السياسات والإهتمام بالتشاركية والإبداع الثقافي وربط ذلك بتحقيق الاندماج الاجتماعي لمواجه أشكال التهميش الممكنة.

## المراجع والمصادر

## باللّغة العربيّة

- ♦ الخضراوي محمد الحبيب، (2023)، العمل والشخصية القاعدية التونسية: مقاربة انتروبولوجية تاريخية ومساءلات راهنة:
- Work and the basic Tunisian personality: a historical approach and current questions
- ♦ مجلة سلسلة الأنوار، المجلد 13، العدد 2، جامعة وهران 2, الجزائر: 2023، ص ص
   185- 211.
- ♦ الخضراوي محمد الحبيب، (2022)، الشخصية التونسية القاعدية خلال القرن التاسع عشر والتشكلات الثقافية المتحركة: مقاربة في فهم ملامح الشخصية التونسية من خلال مدخل العلاقة مع المال، تونس، مجمع الأطرش للتوزيع،

<sup>1</sup> Measuring the impact of culture: A handbook for practitioners, UNESCO, 2020.

♦ اليونسكو، (2022)، مؤمّر اليونسكو العاملي للسياسات الثقافية والتنمية المستدامة
 لعام 2022 28-30 سبتمبر، المكسيك، الإعلان الختامي.

## باللغات الأجنية

- Dutheil-Pessin, C., & Ribac, F. (2017). La fabrique de la programmation culturelle. Paris, la Dispute..
- François de Brie (2019), La culture à l'œuvre : Les politiques culturelles comme leviers de créativité».
- Jérôme Triaud. (2011), Reflexions sur la programmation Culturelle en BDP, enssib.
- ♦ John Holden (2016), Cultural policy evaluation: A critical guide.
- Le Comité directeur de la culture, du patrimoine et du paysage (CDCPP) en collaboration avec le ministère italien de la Culture, (2022),Rapport, Strasbourg.
- ♦ Marie-Eve Joël (2018), La planification stratégique de la culture : Enjeux et défis.
- Noëlla Baraquin (2011), Les partenariats dans le domaine culturel : conditions de réussite et impacts sur les territoires.
- Raymonde Carroll (2016), L'économie de la créativité : Quand la culture devient un moteur de développement.
- Sylvie Fagnoni (2018). in : Faire vivre l'action culturelle et artistique en bibliothèques...
- UNESCO,( 2020), Measuring the impact of culture: A handbook for practitioners.

## دور الثقافة في تعزيز الوعي برهانات الاستدامة

# الأستاذة جميلة المهلي

تعتبر الثقافة دعامة أساسية للتنمية المستدامة، بصفتها مكونا للحقوق الإنسانية، ورهانا كونيا يتعين كسبه أمام تحدي العولمة الاقتصادية الجارف للهويات والثقافات والخصوصيات؛ كما يعد استحضار البعد الثقافي، شرطا أساسيا لتحقيق الرفاه الاجتماعي، كما أكدت ذلك العديد من الأبحاث والدراسات.

وتكتسي الثقافة أهمية خاصة في علاقتها بالتنمية المستدامة، بالنظر إلى عدة اعتبارات، أهمها: أن الثقافة تعد موجها رئيسا لتفكير وسلوك الإنسان، إضافة إلى كون إضعاف المكون الثقافي أحد الأسباب الكبرى لما يشهده كوكبنا من ضعف في مستويات التنمية وتفاقم الفوارق بين الشمال والجنوب.

في هذا السياق تأتي هذه الورقة البحثية، لتتناول علاقة الوعي الثقافي برهانات الاستدامة، من خلال العناصر الآتية:

أولا: التحديد المفاهيمي للمصطلحات المفتاحية في موضوع المداخلة: (الثقافة-التنمية المستدامة – الاستدامة ).

ثانيا: علاقة الثقافة بالتنمية المستدامة في وثائق الأمم المتحدة.

ثالثا: الدور المحوري للثقافة في تعزيز الوعى بالاستدامة

رابعا: علاقة الثقافة بالتنمية المستدامة في استراتيجيات ومخططات المملكة المغربية

## أولا: التحديد المفاهيمي

قبل الشروع في تحليل الموضوع، لابد من تحديد مفاهيم بعض المصطلحات المفتاحية المؤطرة لعلاقة الثقافة بالتنمية وبالوعي بالاستدامة. وسأقتصر هنا على مصطلح



<sup>1</sup> المملكة المغربية.

(الثقافة)، ومصطلح (التنمية المستدامة) ومصطلح (الاستدامة). وأشير منذ البداية إلى أن المفهومين المركزيين في هذا الموضوع وهما: "الثقافة" و " التنمية" من المفاهيم الإشكالية الواسعة، التي يصعب إيجاد الإجماع حولها، لكون بعضها عابرا لحقول معرفية عدة، والبعض الآخر لا يأخذ شكله إلا داخل سياقات علمية معينة؛ لذلك سأركز بالخصوص على إيراد معانيها الإجرائية، التي تنسجم مع الطرح الذي سأقدمه في هذه الورقة.

1- الثقافة: ورد لفظ الثقافة في المعاجم اللغوية بمعان متعددة، منها: التهذيب، والحذق، والذكاء، والفطنة، وسرعة الفهم أ. ويظهر منذ الوهلة الأولى أن المدلول اللغوي العربي لهذه اللفظ يشتمل على معان عدة، لها من العمق والثراء والشمول لكافة جوانب الحياة ما يفي بربطها بالاستدامة وبالتنمية المستدامة.

ومن الناحية الاصطلاحية: عُرُّفَتْ الثقافة في المجال التداولي المعاصر بتعريفات عدة، تختلف باختلاف المدارس الفكرية والتخصصات العلمية، وباختلاف زوايا النظر إلى طبيعة هذا الجانب الحيوى في حياة الأمم والشعوب.

ففي السياق العربي الإسلامي عرف مالك بن نبي الثقافة بأنها: "مجموعة من الصفات الخلقية والقيم الاجتماعية، تؤثر في الفرد منذ ولادته وتصبح لا شعوريا العلاقة التي تربط سلوكه بأسلوب الحياة في الوسط الذي ولد فيه "2. فهي على هذا التعريف المحيط الذي يشكل فيه الفرد طباعه وشخصيته.

وربط الفيلسوف المغربي طه عبد الرحمن الثقافة بالقيم معرفا الثقافة" بكونها جملة القيم التي تتمسك بها الأمة وتقوم بها كل أعمال أبنائها وتصرفاتهم"<sup>3</sup>.

وفي السياق الغربي شهدت كلمة الثقافة انتشارا واسعا، وتعددت تعريفاتها حسب تعدد الميادين والحقول المعرفية التي استخدم فيها هذا المصطلح. ومن أقدم التعريفات

انظر مختار الصحاح للرازي ( زين الدين محمد بن عبد الله أبي بكر الحنفي الرازي المتوفى سنة 666ه) ، بيروت، المكتبة العصرية، الطبعة الرابعة، 1418ه / 1998، ص49 و ص 202، ولسان العرب لابن منظور ( محمد بن مكرم بن علي أبو الفضل جمال الدين ابن منظور، المتوفى سنة 711هـ).

ي مالك بن نبى ،مشكلة الثقافة ،ترجمة عبد الصبور شاهين ،دار الفكر دمشق ،ط 4، 1984ص 74.

طه عبد الرحمن، الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005 ، ص 81.

في هذا السياق وأكثرها تداولا تعريف الأنثروبولوجي الانجليزي إدوار تايلور، الذي عرف الثقافة في كتابه الثقافة البدائية عام 1871م بقوله: "الثقافة هي ذلك الكل المركب، المشتمل على المعارف والمعتقدات والفن والقانون والأخلاق والتقاليد، وكل القابليات والعادات الأخرى التي يكتسبها الإنسان كعضو في مجتمع "أ

وما دمنا نبحث الثقافة في علاقتها بموضوع استأثر باهتمام المؤسسات الدولية والإقليمية، وهو موضوع الاستدامة والتنمية المستدامة، فإنه من المناسب هنا سوق تعريف منظمة اليونسكو وتعريف منظمة الألكسو للثقافة، لوظيفية هذين التعريفين وإجرائيتهما وشموليتهما.

فقد ورد في وثيقة إعلان اليونسكو العالمي بشأن التنوع الثقافي:

" ـ أن الثقافة، بمعناها الواسع، يمكن أن ينظر إليها اليوم على أنها جماع السمات الروحية والمادية والفكرية والعاطفية، التي تميز مجتمعاً بعينه أو فئة اجتماعية بعينها؛ وهي تشمل الفنون والآداب وطرائق الحياة، كما تشمل الحقوق الأساسية للإنسان ونظم القيم والتقاليد والمعتقدات.

ـ وأن الثقافة هي التي تمنح الإنسان قدرته على التفكير في ذاته؛ وهي التي تجعل منا كائنات تتميز بالإنسانية، المتمثلة في العقلانية والقدرة على النقد والالتزام الأخلاقي؛ وعن طريقها نهتدي إلى القيم ونمارس الاختيار؛ وهي وسيلة الإنسان للتعبير عن نفسه، والتعرف على ذاته كمشروع غير مكتمل، وإلى إعادة النظر في إنجازاته، والبحث دون توانِ عن مدلولات جديدة وإبداع أعمال يتفوق فيها على نفسه".

وجاء في الخطة الشاملة للثقافة العربية التي وضعتها المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة الألكسو أن "الثقافة تشمل مجموع النشاط الفكري والفنى بمعناهما

موسوعة علم الإنسان، "المفاهيم والمصطلحات والأنثروبولوجيا"، تأليف شارلوت سيمور-شميث، ترجمة: مجموعة من الأساتذة في علم
 الاجتماع، بإشراف محمد الجوهري، القاهرة، ط: 2008، ص: 166.

<sup>2</sup> انظر وثيقة مؤقر اليونسكو الخاص بالسياسات الثقافية المنعقد محسيكو أيام 26 يوليوز إلى 108 أغسطس سنة 1982. وانظر كذلك نفس التعريف في وثيقة إعلان اليونسكو العالمي بشأن التنوع الثقافي المعتمد من قبل المؤقر العام لليونسكو http://www.unesco.org/new/ar/culture/ (اطلع عليه بتاريخ 20 ابريل 2020).

الواسع، وما يتصل بهما من مهارات، أو يعين عليهما من وسائل، فهي موصولة الروابط بجميع أوجه النشاط الاجتماعي الأخرى، متأثرة بها، معينة عليها، مستعينة بها "أ.

2-التنمية المستدامة: يعد التعريف الوارد في تقرير "برندتلاند (brandtland)"، الذي وضعته اللجنة الدولية للبيئة والتنمية عام (1987م) تحت عنوان: "مستقبلنا مشترك"، من أهم التعريفات التي وضعتها المؤسسات الأممية لهذا المصطلح. فقد تم تعريف التنمية المستدامة في هذا التقرير بأنها "تنمية تتضمن حاجات الجيل الحاضر دون تطويق قدرة الأجيال القادمة على تلبية احتياجاتها".

ورغم الانتقادات الموجهة إلى هذا التعريف لكونه مجملا، إلا أنه يتضمن فكرة جوهرية تهدف إلى أهمية ضمان حق الجيل الحاضر في الاستفادة من حصته من الموارد الطبيعية، مع عدم الإخلال بحق الأجيال المقبلة في رصيد مماثل أو أفضل منه.

وقد توالى تعريف "التنمية المستدامة" بعد ذلك من قبل الهيئات والمؤسسات والباحثين، في محاولة لاستدماج جوانب وأبعاد يراها كل تعريف ضرورية في التنمية، لغرض تحقيق التوازن بين تحسين عيش السكان والمحافظة على الموارد والأنظمة البيئية، إلى أن جاء تقرير معهد الموارد العالمية الذي نشر سنة 1997م وخصص بكامله لموضوع التنمية المستدامة، حيث حصر عشرين تعريفا للتنمية المستدامة، تم تصنيفها إلى أربعة محموعات $^{4}$ :

- ـ الأولى : تعريفات بيئية تركز على الاستخدام الأمثل للموارد الطبيعية والأراضي الزراعية.
- ـ الثانية: تعريفات اجتماعية وإنسانية تعنى بقضايا الهجرة والجوانب الإنسانية والاجتماعية للسكان.

انظر: وثيقة الخطة الشاملة للثقافة العربية، المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة الأليكسو،

 $<sup>2\</sup>qquad \text{Bruntland (Ed) 1987 ,Our common future ; The world Commission on \ Environment and Development, p.\,8.}$ 

ينظر: التنمية المستدامة: مدخل تكاملي لمفاهيم الاستدامة وتطبيقاتها، عبد الله بن عبد الرحمن البريدي، جامعة القصيم، كلية الاقتصاد والإدارة، الرياض، العبيكان للنشر، الطبعة الأولى، 1436هـ / 2015من ص 51.

ينظر "التنمية المستدامة المفهوم والعناصر والأبعاد"، عبد الله حسون محمد وآخرون، جامعة ديالي، مجلة ديالي العدد 67/ 2016، ص 3.

الثالثة: تعريفات اقتصادية تعنى بضرورة إجراء الدول الصناعية لتخفيض عميق ومتواصل في استهلاك هذه الدول للطاقة والموارد، مع إحداث تغيير جذري في أنماط الحياة السائدة. أما بالنسبة للدول الفقيرة فإن التنمية المستدامة تعني لديها التوظيف الأمثل للموارد، من أجل الرفع من المستوى المعيشي للسكان الأكثر فقرا في دول الجنوب.

الرابعة: تعريفات تقنية تركز على نقل المجتمع إلى عصر التقنيات النظيفة المحافظة على الموارد والصديقة للبيئة.

وقد تبنت منظمة اليونسكو التعريف السابق الوارد في تقرير لجنة برندتلاند 1987م، واعتبرت في جواب على سؤال: ما هي التنمية المستدامة؟ ورد في الكتاب المرجعي: التربية من أجل التنمية المستدامة الصادر عن المنظمة، فاعتبرت "التنمية المستدامة نموذجا للتفكير حول المستقبل، يضع في الحسبان الاعتبارات البيئية والاجتماعية والاقتصادية في إطار السعي للتنمية وتحسين جودة الحياة"، وورد في ذات الجواب أن " نموذج الاستدامة يختلف عن النموذج السابق للتنمية الاقتصادية الذي تصحبه عواقب ضارة اجتماعية وبيئية؛ حيث أنه ومنذ وقت قريب بعد أن كان ينظر إلى هذه النتائج كأمر لا مفر منه، أدركنا الآن أن أضرارا كبيرة أو تهديدات خطيرة على رفاهية البشر والبيئة- في أثناء السعي لتحقيق التنمية- لا مكان لها داخل نموذج الاستدامة".

3 ـ الاستدامة: عرفت منظمة الأغدية والزراعة للأمم المتحدة ( الفاو) الاستدامة بأنها: "إدارة وحماية قاعدة الموارد الطبيعية، وتوجيه التغير التقني والمؤسسي بطريقة تضمن إرضاء احتياجات الجيل الحالي، دون المساس بقدرة الأجيال القادمة على تلبية احتياجاتها الخاصة".

وفي الجواب عن سؤال الفرق بين التربية المستدامة والاستدامة ورد في الكتاب المرجعي: التربية من أجل التنمية المستدامة الصادر عن اليونسكو: "يعتقد في غالب الأحيان أن الاستدامة هدف طويل الأجل عالم أكثر استدامة (بينما التنمية المستدامة

التربية من أجل التنمية المستدامة كتاب مرجعي، منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو)، قطاع التربية، مواد للتعليم والتدريب رقم 4 ـ 2012 م، منشورات اليونسكو، 2013، ص 5.

ينظر: موقع منظمة الفاو: https://www.fao.org/home/ar

وعرف الدكتور عبد الله بن عبد الرحمن البريدي الاستدامة بقوله: "الاستدامة هي كل ما يؤدي إلى ترقية عادلة متواصلة متكاملة للحياة البشرية حاضرا ومستقبلا، ضمن إطار حضاري استراتيجي تعاقدي يصون وينمي البيئة والموارد".

وفي ضوء ما سبق ومن الناحية الإجرائية ورغم صعوبات التوصل إلى مفهوم شامل ودقيق، يمكن تعريف التنمية المستدامة بأنها "التنمية المستمرة، والعادلة، والمتوازنة، والمتكاملة، والتي تراعي البعد البيئي في جميع مشروعاتها، والتي لا تجني الثمار للأجيال الحاليّة على حساب الأجيال القادمة "2.

وتعكس تلك الأبعاد جملة من الخصائص نذكرها فيما يلى:

- مراعاة حق الأجيال القادمة في الموارد الطبيعية.
- المحافظة على البيئة والمحيط الطبيعى بكل محتوياته.
- الاهتمام بالجانب البشري كمحور أساس في العملية التنموية، وتلبية الاحتياجات الأساسية للأفراد، بما يحفظ لهم كرامتهم وعيشهم، خاصة الفقراء.
  - إعطاء الحق لكل أفراد المجتمع في المساهمة في التنمية، وإشراك الجميع في اتخاذ القرار، وفقا لتنوع خصوصية المجتمعات من الناحية الثقافية والدينية والحضارية.

التنمية المستدامة: مدخل تكاملي لمفاهيم الاستدامة وتطبيقاتها، عبد الله بن عبد الرحمن البريدي، مرجع سابق، ص53.

التنمية المستدامة مفهومها وابعادها ومؤشراتها، مدحت أبو النصر وياسمين مدحت محمد، القاهرة، المجموعة العربية للتدريب والنشر، ط 1/ 2017 ، ص 82

تعد الثقافة قوة مؤسسة وداعمة لكل جوانب وأبعاد التنمية المستدامة، لذلك اعتبرها البعض بعدا رابعا ينضاف للأبعاد الثلاثة: البيئية والاجتماعية والاقتصادية التي بني عليها مفهوم التنمية المستدامة في البداية، قبل أن تنضاف إليها أبعاد أخرى. فلا حديث عن المدن والمستوطنات البشرية المستدامة دون الثقافة، ولا قيام لمبادئ العدل والمساواة والحقوق والواجبات إلا بالثقافة، وللثقافة أيضا إسهام كبير في الحفاظ على النظم الإيكولوجية وتشجيع النمو الاقتصادي ومحاربة الفقر، لذلك نجد عددا كبيرا من المؤسسات الأممية التي تشتغل أو تهتم بالتنمية تحتفي بالثقافة في وثائقها وخططها واستراتيجيتها.

فقد أقر إعلان الأمم المتحدة للتنوع الثقافي للعام 2001م أهمية التنوع الثقافي كمحرك للتنمية المستدامة، وأكد على ضرورة حماية وتعزيز التنوع الثقافي.  $^{1}$ 

وكشفت دراسة قام بها مؤتمر الأمم المتحدة للتجارة والتنمية (الأونكتاد) في العام 2012 أن التجارة العالمية في السلع والخدمات الإبداعية، حققت رقما قياسيا. ومن منطلق أهمية الثقافة وما يرتبط بها من اقتصادات إبداعية، حققت الاقتصاديات الإبداعية ما قدره 624 بليون دولار في عام 2011، أي أكثر من ضعف الرقم المحقق في عام 2002، في حين أن النمو في صادرات السلع الإبداعية من البلدان النامية بلغ في المتوسط %12 سنويا خلال الفترة نفسها". وجاء في كلمة الأمين العام للمؤتمر أن "الاقتصاد الإبداعي يمكن أن يُشكل ذروة التنمية الشاملة للجميع [...] إن الاقتصاد الإبداعي يُشجِّع ويُعزِّز التنوع في الثقافة والأفكار والتفكير بأسلوب ديمقراطي".

وورد في الإعلان الصادر عن الاجتماع الرفيع المستوى للمجلس الاقتصادي والاجتماعي في منظمة الأمم المتحدة في العام 2013 أن "الثقافة عنصر أساس من عناصر التنمية المستدامة، وأنها تمثل مصدراً للهُوية والابتكار والإبداع بالنسبة للفرد والمجتمع، وأنها عامل مهم في بناء الإدماج الاجتماعي، والقضاء على الفقر، وتوفير شروط النمو الاقتصادي وتولي البلدان زمام عمليات التنمية".

زمام عمليات التنمية". https://ich.unesco.org

واعترافا بدور الثقافة في دعم الاقتصادات الإبداعية أطلقت منظمة الأمم المتحدة في العام 2021 (السنة الدولية للاقتصاد الإبداعي من أجل التنمية المستدامة)، وهو ما يُطلق عليه (الإبداع البرتقالي) القائم على المعرفة، والتفاعل بين الإبداع الإنساني من جهة، والأفكار والمعرفة والتكنولوجيا من جهة أخرى، إضافة إلى القيم الثقافية أو التراث الفنى والثقافي والتعبيرات الإبداعية الفردية أو الجماعية الأخرى.

وبحسب تقرير المنظمة فإن هذا الاقتصاد يقوم بدور مهم في دعم أهداف التنمية المستدامة، من حيث الفرص الوظيفية التي يوفرها، ودعم المشروعات التجارية، إضافة إلى تمكين المبدعين، وتعزيز الإدماج الاجتماعي والحد من الفقر.

ولأن الثقافة ركيزة التنمية فقد خصصت الاستراتيجية الوطنية للتنمية المستدامة 2030 بالمملكة المغربية الرهان السابع لهذه الاستراتيجية للنهوض بثقافة التنمية المستدامة، وخصصت المحور الرابع ضمن محاور هذا الرهان لتعزيز الارتقاء بالثقافة كرافعة للانتقال نحو مجتمع مستدام. وجاء في الملخص التنفيذي لهذه الاستراتيجية: "أصبحت الثقافة منذ قمة جوهانسبورغ المنعقدة سنة 2002 الركيزة الرابعة للتنمية المستدامة، إلى جانب الركائز الثلاثة للتنمية المستدامة (الركن الاجتماعي والاقتصادي والبيئي)، مما جعل البرامج المستدامة توفق بين حماية البيئة، والتنمية الاقتصادية، والانسجام الاجتماعي والتنوع الثقافي. ومقدور هذه الركيزة مد جسور متينة مع الركائز الثلاثة الأخرى للتنمية المستدامة، مع الاستمرار في شغل دور مكمل لكل ركن على حدة".

ويعتبر النهوض بالثقافة رافعة للتغيير وعاملا أساسيا في معادلة التنمية الترابية المستدامة، لكونها تعتبر عامل جذب وإشعاع، وهوية ترابية، وعنصر بناء مجتمع مواطنة، كما أنه لا يمكن تصور التنمية المستدامة لمجتمعاتنا دون فهم الإشكاليات المتعلقة بالتنوع الثقافي. ولكن ما هو السبيل للمحافظة عليها ونقلها للأجيال القادمة؟ إن مشروع الانتقال نحو الاقتصاد الأخضر يقتضي إدماج الخصوصيات الثقافية والمعارف التقليدية من أجل ضمان نجاحه. كما أن محاور التنمية ضمن الاستراتيجية الوطنية

للتنمية المستدامة لا تنحصر فقط في النهوض بالجوانب الثقافية المحلية، بقدر ما تستهدف أيضا تنمية مجتمع شامل ومتسامح. "

## ثالثا: الدور المحوري للثقافة في تعزيز الوعبي بالاستدامة

يشكل الوعي بالاستدامة مرحلة مهمة وشرطا ضروريا لنجاح مخططات واستراتيجيات التنمية المستدامة. ذلك ما كشفته تقارير تقويم عدد كبير من البرامج والسياسات التنموية في مناطق مختلفة من العالم. فالثقافة والعوامل الثقافية يمكن أن تكون عاملا إيجابيا يعزز وعي المستهدفين بالتنمية، لأجل تملكها والمحافظة عليها واستثمارها وتطويرها، وفق الظروف والشروط المتاحة، كما يمكن لتلك العوامل أن تكون عاملا سلبيا ومعرقلا للتنمية ومانعا لاستدامتها.

فالمدخل الثقافي يمكن أن يساعد على الإبداع في تطوير نهاذج من الاستدامة، تمكن من تجاوز نفع الاستدامة للمناطق المستهدفة ليعم نفع التنمية المستدامة العالم كله، من خلال البناء على الممارسات الفضلى للسكان في مناطق معينة، توارثوها عن أجدادهم في المحافظة على الموارد واقتصاد الماء وغيرها من الممارسات التي قد تنبثق عنها ابتكارات واختراعات تفيد البشرية وتقلل من هدر الموارد وتزاوج بين التنمية المستدامة وبين تطوير أساليب عيش السكان لما فيه خير الإنسانية.

1 ـ الوعي بدور الثقافة في استدامة التنمية عند فلاسفة التاريخ الكبار: نجد هذا الوعي عند فلاسفة التاريخ الكبار أمثال ابن خلدون وماكس فيبر وهنتكتون وغيرهم. فقد أشار ابن خلدون في مقدمته وفي إطار نظريته لتفسير صعود وسقوط الحضارات، أشار إلى دور الثقافة في توفير أسباب الارتقاء بالعقل وبالملكات، وهو ما نسميه الآن بالعنصر البشري في التنمية المستدامة أو التنمية الإنسانية المستدامة، فقال: «وكذلك أن الحضر لهم آداب في أحوالهم من المعاش والمسكن والبناء وأمور الدين والدنيا، وكذلك سائر عاداتهم ومعاملاتهم وجميع تصرفاتهم. فلهم في ذاك آداب يوقف عندها في جميع مع ذلك ما يتناولونه ويتلبسون به من أخذ وترك، حتى كأنها حدود لا تتعدى. وهي مع ذلك

صنائع يتلقاها الآخِرُ عن الأول منهم. ولا شك أن كلها صناعة مرتبة يرجع منها إلى النفس أثر يكسبها عقلا جديدا تستعد به لقبول صناعة أخرى، ويتهيأ بها العقل بسرعة الإدراك للمعارف".

ويقول ماكس فيبر (Maximilian Carl Emil Weber) عن دور الثقافة في التغيير ، وأن لا تنمية بدون تغيير: "إننا لو استطعنا أن نتعلم شيئا من تاريخ التنمية الاقتصادية فإن ذلك الشيء هو أن الثقافة هي التي تصنع كل التغيرات والاختلافات، ولذا يجب أن نأخذ دامًا في الاعتبار الجوانب المادية والعمل الجاد المثابر والنظرة إلى المستقبل والاهتمام بالتعليم والقيم الأخلاقية".

ويؤكد المفكر الأمريكي المعروف هنتنغتون (21) [Samuel Phillips Huntington] في أطروحته حول صراع الثقافات على أهمية الثقافة ودورها الحيوي في تحديد مسارات التجارب التنموية في العالم. ويعزز رأيه هذا بالمقارنة بين تجربتي كوريا الجنوبية وغانا اللتين كانتا متشابهتين في سبعينات القرن الماضي في المؤشرات الاقتصادية والتنموية، فاستطاعت كوريا الجنوبية أن تتحول الآن إلى عملاق صناعي وإلى دولة متقدمة، في حين بقيت غانا غارقة في التخلف. "فالكوريون يؤكدون في ثقافتهم على أهمية الاقتصاد والجهد والتنظيم والانضباط والعمل الشاق والتعليم في حين تسود الغانيين ثقافة تتضمن قيما سلبية مغايرة". وصفوة القول كما يرى هنتنغتون: "أن الثقافة تؤدي دورا حاسما في التطور الحضاري والتنموي في مختلف البلدان".

2 \_ إدماج الثقافة في خطة التنمية المستدامة 2030م أن أسفرت الجهود التي بذلتها اليونسكو خلال أكثر من عقد من الزمن في الدفاع عن دور الثقافة في تحقيق التنمية المستدامة؛ عن اعتماد الجمعية العامة للأمم المتحدة لثلاثة قرارات بارزة 2010 و2011

ابن خلدون، المقدّمة، ، تحقيق عبد السلام الشدادي، ج 2، ص 354.

<sup>2</sup> الأخلاق البروتستانتية وروح الرأسمالية ، ماكس فيبر.

<sup>2 -</sup> صمويل ب. هتاتون، الثقافات ودورها المؤثر، ضمن: لورنس إ. هاريزونو صمويل ب هنتجتون، الثقافات وقيم التقدم، ترجمة شوقي جلال، المركز القومي للترجمة، الطبعة الثانية، القاهرة، 2009. ص19

ـ المؤشرات المواضيعية لدور الثقافة في تنفيذ خطة التنمية المستدامة لعام 2030، اليونسكو، ص10

و2013 تعترف بدور الثقافة كعنصر تمكين، ومحرك للتنمية المستدامة. وتُوجت هذه العملية بإدماج الثقافة في خطة التنمية المستدامة لعام 2030 المعتمدة في عام 2015، وقد أشير إلى الثقافة إشارة واضحة في الغاية 4 من هدف التنمية المستدامة 11: "تعزيز الجهود الرامية إلى حماية وصون التراث الثقافي والطبيعي العالمي"، وسيتولى معهد اليونسكو للإحصاء صياغة وتقديم المؤشر.

وتشكل مؤشرات اليونسكو المواضيعية للثقافة في خطة التنمية المستدامة لعام 2030 مؤشرات تهدف إلى قياس إطار ورصد مدى تقدم مساهمة الثقافة في تنفيذ أهداف وغايات خطة التنمية المستدامة لعام 2030 على الصعيدين الوطني والمحلي. وسيقيم هذا الإطار دور الثقافة كقطاع نشاط ومساهمتها المستعرضة، في تحقيق أهداف شتى من أهداف التنمية المستدامة وفي مجالات أخرى. والغرض من مجموعة المؤشرات المواضيعية هذه هو دعم وتكملة المؤشرات العالمية المتفق عليها في خطة التنمية المستدامة لعام 2030 وإقامة صلات بين مختلف الأهداف والغايات الواردة فيها. وتوفر مؤشرات الثقافة إ2030 إطارا وأدوات منهجية للبلدان والمدن لكي تقيم مستوى مساهمة الثقافة في تحقيق أهداف التنمية المستدامة كجزء من تنفيذ هذه الخطة.

## رابعا: علاقة الثقافة بالتنمية المستدامة في استراتيجيات ومخططات المملكة المغربية

رصدت مختلف التقارير والدراسات التي تتبعت وضعية التنمية المستدامة مدى إسهام الثقافة في تحقيق وتعزيز أبعاد ومؤشرات التنمية المستدامة بالمغرب، إذ عرفت مجالات الثقافة في العالم وفي المملكة تحولات تطور معها مفهوم الثقافة، بحيث ارتقت إلى عنصر أساسي من عناصر التنمية بمعناها الاقتصادي من خلال بروز الصناعات الثقافية والإبداعية كقطاع قائم الذات يتطلب مواكبة وحلولا كفيلة بتجاوز العقبات والإكراهات.

وقف تقرير المجلس الاقتصادي والاجتماعي المعنون ب( اقتصاديات الثقافة) على مدى مساهمة جملة من القطاعات الثقافية في اقتصاديات الثقافة، ومنها: مجال النشر والكتاب، والمجال السينمائي، ومجال الموسيقى والأغنية، والفنون التشكيلية، وقطاع المتاحف، والمهرجانات والأثار، والتراث غير المادي. إضافة إلى ما تزخر المملكة من مخزون هائل من الحرف والفنون التقليدية، والكنوز البشرية، التي تشكل ثروة وطنية حقيقية.

وسبق للمجلس الاقتصادي والاجتماعي في المغرب، أن أعد دراسة حول الثروة الإجمالية للبلاد بين سنتي 1999 و2013 أظهرت أن الرأسمال غير المادي، الذي يتكون أساسا من الثقافة والفن والتاريخ وعناصر أخرى مثل الاستقرار والحكامة الجيدة والرابط الاجتماعي، يساهم بأكثر من 72 في المائة في الثروة الوطنية بالمملكة.

كما شكل دستور المملكة 2011م، لحظة مهمة في مسار تتويج اللشأن الثقافي بالمغرب، حيث بوأ الثقافة مكانة متميزة، سواء من خلال إحداث المجلس الوطني للغات والثقافة المغربية، أو من خلال التنصيص على دعم تنمية الإبداع الثقافي والفني، في انسجام مع الأهمية الاستراتيجية للثقافة في المغرب باعتباره بلدا متجذرا في الحضارة والتاريخ والذاكرة، وغنيا برأسماله الثقافي المادي واللامادي.

ومن أهم المبادرات الوطنية في هذا المجال:

- الاستراتيجية الوطنية للثقافة والتنمية: التي أطلقت عام 2018 بهدف تعزيز دور الثقافة في التنمية المستدامة.
- اختيار المغرب من قبل اليونسكو لتنفيذ مشروع نموذجي لقياس دور الثقافة في برنامج التنمية المستدامة.: "مؤشرات الثقافة لليونسكو في أفق 2030: "
- برنامج "مغرب الثقافة»: يهدف هذا البرنامج إلى دعم الفنانين والمبدعين المغاربة وتعزيز حضور الثقافة المغربية على الصعيد الدولي.

انظر : المجلس الاقتصادي والاجتماعي والبيئي :اقتصاديات الثقافة، إحالة ذاتية رقم -25 2016

ومن أهم الإجراءات المتخذة لتعزيز دور الثقافة في الاستدامة: تعزيز البنية التحتية الثقافية وتقليص الفوارق المجالية على مستوى تغطية التراب الوطني بمؤسسات القرب الثقافي وتنويع العرض الثقافي، وتطوير اقتصاديات الثقافة في مجالات الإبداع والفنون والتراث، وتشجيع المهن الجديدة التي تمكن من تشغيل الشباب في كل المجالات الثقافية، وذلك من خلال دعم الصناعات الثقافية في مجالات المسرح والكتاب والنشر والموسيقى والفنون الكوريغرافية والفنون التشكيلية والبصرية وتشجيع الجمعيات الثقافية والمهرجانات والتظاهرات والمعارض الدائمة .

## الخاتمية

تعد التنمية في مختلف تجلياتها انعكاسا لطبيعة الثقافة السائدة في المجتمع؛ فالقيم والمعتقدات وأفاط التفكير ومختلف التمثلات التي يتشبث بها الأفراد في مخيالهم الاجتماعي، هي من تتحكم في الأسلوب الذي ينتهجه هؤلاء في تسيير وتدبير مواردهم المادية والبشرية، وفي معالجة إشكالياتهم التنموية المطروحة. فمن المؤكد أن بين الثقافة والتنمية ارتباط عضوي لا يمكن الفصل بينهما، أو الادعاء بأن تأثير الأولى في الثانية مجرد تأثير ثانوي مقارنة مع تأثير العوامل الأخرى المتحكمة في دينامية المجتمع وتقدمه كالعامل الاقتصادي مثلا.

وعليه يتعين علينا الترافع بقوة لحماية القيم الثقافية الإيجابية لفائدة الاستدامة، والاعتزاز بالهوية الوطنية في إطار مفهوم الأمة العربية والإسلامية، فإذا كانت الموارد الطبيعية والبيئية هامة للأجيال القادمة، فإن الحفاظ على القيم الثقافية، وتوارثها ونقلها للأجيال القادمة هو صمًّام أمان أي استدامة ثقافية وتقدم حضاري.

ومن مداخل الاستدامة الثقافية المهمة، تعزيز التماسك الأسري لدوره في الاستقرار الاجتماعي، والتنمية المجتمعية المندمجة، وكذا تقوية دور المرأة في البناء الحضاري، لدورها في نقل القيم الثقافية والوطنية الجامعة عبر الأجيال؛ كما يتعين حماية الناشئة من التهديدات والتشتت القيمي الناتج عن العولمة الثقافية العابرة للقارات، بفعل الإقبال الواسع للشباب على مواقع التواصل الاجتماعي، وضعف التأطير القانوني والتربوي والمؤسساتي على هذا المستوى.

## المراجع والمصادر

## باللّغة العربيّة

- ♦ ابن خلدون، المقدّمة، ، تحقيق عبد السلام الشدادي، .ج2.
  - ♦ الأخلاق البروتستانتية وروح الرأسمالية ، ماكس فيبر.
- ♦ التربية من أجل التنمية المستدامة كتاب مرجعي، منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو)، قطاع التربية، مواد للتعليم والتدريب رقم 4 ـ 2012 م، منشورات اليونسكو، 2013.
- ♦ التنمية المستدامة المفهوم والعناصر والأبعاد"، عبد الله حسون محمد وآخرون،
   جامعة ديالى، مجلة ديالى العدد 67/ 2016.
- ♦ التنمية المستدامة مفهومها وأبعادها ومؤشراتها، مدحت أبو النصر وياسمين مدحت محمد، القاهرة، المجموعة العربية للتدريب والنشر، ط 1/ 2017.
- ♦ التنمية المستدامة: مدخل تكاملي لمفاهيم الاستدامة وتطبيقاتها، عبد الله بن عبد الرحمن البريدي، جامعة القصيم، كلية الاقتصاد والإدارة، الرياض، العبيكان للنشر، الطبعة الأولى، 1436ه / 2015.
- ◆ صمويل ب. هتاتون، الثقافات ودورها المؤثر، ضمن: لورنس إ. هاريزونو صمويل
   ب هنتجتون، الثقافات وقيم التقدم، ترجمة شوقي جلال، المركز القومي للترجمة،
   الطبعة الثانية، القاهرة، 2009.
- ♦ طه عبد الرحمن، الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005.
- ♦ لسان العرب لابن منظور (محمد بن مكرم بن علي أبو الفضل جمال الدين ابن منظور، المتوفى سنة 711هـ)، بيروت، دار صادر، الطبعة الثالثة، 1414هـ مادة (ثقف).

- ♦ المجلس الاقتصادي والاجتماعي والبيئي :اقتصاديات الثقافة، إحالة ذاتية رقم 25-2016
- ♦ مختار الصحاح للرازي ( زين الدين محمد بن عبد الله أبي بكر الحنفي الرازي المتوفى
   سنة 666ه) ، بيروت، المكتبة العصرية، الطبعة الرابعة، 1418ه / .
- ♦ موسوعة علم الإنسان، "المفاهيم والمصطلحات والأنثروبولوجيا"، تأليف شارلوت سيمور-شميث، ترجمة: مجموعة من الأساتذة في علم الاجتماع، بإشراف محمد الجوهري، القاهرة، ط: 2008.
  - ♦ موقع اليونسكو ، الرابط.. https://ich.unesco.org
- ♦ المؤشرات المواضيعية لدور الثقافة في تنفيذ خطة التنمية المستدامة لعام 2030،
   اليونسكو.
- ♦ وثيقة إعلان اليونسكو العالمي بشأن التنوع الثقافي المعتمد من قبل المؤمّر العام لليونسكو، المنعقد بباريس بتاريخ 2 نونبر 2001م. موقع الامم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة اليونسكو http://www.unesco.org/new/ar/culture
- ♦ وثيقة الخطة الشاملة للثقافة العربية، المنظمة العربية للتربية والعلوم والثقافة الألكسو.
- ♦ وثيقة مؤتمر اليونسكو الخاص بالسياسات الثقافية المنعقد بمكسيكو أيام 26 يوليوز
   إلى 06 أغسطس سنة 1982.
  - ♦ ينظر: موقع منظمة الفاو: https://www.fao.org/home/ar

## باللغات الأجنبة

 Bruntland (Ed) 1987 ,Our common future; The world Commission on Environment and Development.



# ₩.

## سياسات المسرح العربي في محكّ التفكير العابر للحدود Arab Theatre at the Crossroads of Border Thinking

## د. خالد أمين<sup>1</sup>

#### **Abstract**

Theatre historiography is among the powerful means of coloniality of knowledge. Since the neo-classical period, historiography has been central to epistemic coloniality. Europe has ever been the silent referent in world theatre histories fusing/confusing the local/universal. Upon rising demands for further democratizing theatre historiography, as an academic discipline, new modes of writing theatre history from below have emerged with an earnest desire for inclusion and revision. International theatre research has long studied the theatres of the world reproducing a mystifying eurocentrism before undergoing its revolution from inside. Should the world write back, or rather, perform back while striving for recognition? Had the intercultural debate of the 1980s and 1990s been implying the possibility of a democratic interweaving across and within worldwide performance cultures? Still, the task of decolonial scholarship is further complicated while re-visiting the existing body of world theatre histories. Non-western performance cultures are hardly visible in the "universal narrative of capital -History 1"2, typically edited out, and, if ever mentioned as local histories, it is often on the borderlines between absence and presence.

Can we speak of a postcolonial modernity? Would European modernity have been possible without colonialism? Walter Mignolo's critique of Anthony Gidden's most celebrated thesis, "modernity remains still a Western project",3 adds to the narrative of Western modernity its darker side: Which is coloniality. Our modernity, too, would not have been possible without European colonialism; insofar as ours is a postcolonial modernity that grew out in relation to the European Other ever since the French campaign in Egypt and Syria (1798- 1801). Once again, the hyphen that separates 'post' and 'colonial' links and delinks at the same time. Post-colonial modernity, then, becomes a site of both coloniality and decoloniality

1 المملكة المغربية.

- 2 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference, Princeton: Princeton University Press, 2000), 254.
- 3 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, California: Stanford University Press, 1990, 174.

تسعى هذه الورقة إلى مساءلة المركزية المسرحية الغربية، من منظور الدراسات المسرحية في عالمنا العربي، عبر التفاعل مع السؤال الذي سبق أن طرحه المفكر العراقي عبد الله إبراهيم حول الأسباب التي تجعل الثقافة العربية الحديثة (بما فيها المسرح) تتصف بالاستجابة السلبية للثقافة الغربية. ولا شكّ أن استحضار الإرث المسرحي الغربي ضروري في هذا الباب، لأن نزعته المتمركزة جعلت رحلته من المحلية إلى الكونية تفرض إبدالًا واحدًا لممارسة المسرح طغى على الأشكال الفُرْجوية الأخرى ووضعها في الهامش، إلا أن ذلك لا يمكن أن يمثل وحده التفسير الوحيد لأزمة الحداثة المسرحية العربية، ذلك أنها عانت من وطأة الافتتان بالبحث عن المطابقات والسكون إلى المرجعيات المستعارة التي نقلت معها أزماتها إلى فضاء المسرح الذي يعاني هو الآخر من أزماته الداخلية.

سأحاول الدفاع عن الفرضية الآتية: لا يمكن لمسرحنا العربي أن يتطور بمعزل عن الاحتكاك مع الآخر ومواجهة النموذج المحلي الغربي، من خلال إبداع تفكير عابر للحدود: "يظل التفكير العابر للحدود"، "الإبستيمولوجيا الضرورية للانفكاك وإزاحة الحالة الاستعمارية عن المعرفة. ومن ثمّ، بناء تواريخ محلية ممانعة تعيد الكرامة إلى الملايين من الناس الذين سلبتهم إياها الفكرة الغربية للتاريخ الكوني"2. ويدفعنا هذا النوع من التفكير العابر للحدود، سواء أعند المفكر المغربي عبد الكبير الخطيبي (الذي ينعته بالنقد المزدوج) أم عند الفيلسوف الأرجنتيني وولتر مينيولو إلى الإقامة على الحدود، وهي إقامة محفوفة بالمخاطر وكأنها رقص على حد السيف في المساحة الفاصلة/الواصلة. ولإبراز بعض معالم هذه المواقع العابرة للحدود، سأتناول في الجزء الأخير من هذه الورقة بعض النماذج العربية التي تحاول جاهدةً استشراف رحابة آفاق

يعرف توماس كونThomas Samuel Kuhn الإبدالparadigm الإبدال Thomas Samuel Kuhn والطرق والأدوات المتعارف عليها من طرف أعضاء جماعة علمية بعينها"، إذ يحدِّد الإبدالُ (أو النموذج الإرشادي في بعض الترجمات العربية كاللتي قدمها شوقي جلال) سلوك الأفراد ووعيهم والعمليات المقبولة والمرفوضة من الجماعة العلمية داخل مجال اشتغالها، وينطبق هذا المفهوم على كل ممارسة مؤسّسية منظمة بقوانين وأعراف وقناعات تحدُّد قواعد السلوك والفعل. راجِع: توماس كون، بنية الانقلابات العلمية، ترجمة سالم يفوت (الدار البيضاء: دار الثقافة، الطبعة الأولى، 1992)، ص 216.

<sup>2</sup> Walter Mignolo, Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton: Princeton University Press, 2012), p. x.

ذلك العصيان الإبستيمولوجي المنشود. ومن بين تلك التجارب: قمة هاملت للمؤلف والمخرج الكويتى البريطاني سليمان البسام.

## 1. الحداثة / الكولونيالية المسرحية الغربية: وجهان لعملة واحدة

لم تكن الحداثة العربية ممكنة من دون حالة استعمارية coloniality؛ إذ تُعد هذه الأخرة مؤسِّسة للأولى بدل كونها مصوغة منها أو تشبهها في التركيب البنائي. والمسرح لا يحيد عن هذا التصور، ذلك أنه استُقدم إلى عالمنا العربي مدعومًا من لدن جيوش الاحتلال، منذ حملة نابليون على مصر (1798 - 1801)<sup>1</sup>. ومنذ ذلك الحين، شكّلت الحملة العسكرية النابليونية بداية تفاعل متضارب بن الحداثة والاستعمار. وقد جاء تبنّى العرب للمسرح، في صيغته الغربية، نتيجة هذا التفاعل المفارق. فبعد فترة وجيزة من السيطرة على القاهرة في 21 يوليو 1798، "عزفت الفرق الموسيقية الفرنسية، ونُظِّمت حفلات موسيقية، وافتُتح ملهى تيفولي، بالقرب من بحيرة الأزبكية، مع غرف للرقص والألعاب والقراءة وشرب المرطبات". وبينما كان نابليون يستعد لمغادرة مصر في 22 أغسطس 1799، كتب ملاحظة مهمة لخليفته، الجنرال كليبر، موضعًا ضرورة النشاط المسرحي: "لقد طلبتُ بالفعل عدة مرات فرقةً من الكوميديين. وسأحرص بشكل خاص على إرسال فرقة إليك. فهذا البند له أهمية كبيرة بالنسبة إلى الجيش، كما أنه وسيلة للبدء في تغيير عادات البلاد"2. في تصور نابليون، مكن للمسرح أن يحقق هدفين رئيسين: يكمن الأول في كَوْن المسرح من وسائل الترفيه الناجعة بالنسبة إلى الجنود الفرنسيين المغتربين في ظلمات المشرق؛ على حين ينسجم الهدف الثاني مع تنفيذ جزء من "المهمة الحضارية" الفرنسية من خلال اعتماد المسرح آليةً من أجل تغيير تقاليد أهل مصر.

بدأت مسارات التحديث قبل الحملة النابليونية، في الشام ومصر، كما يؤكد ذلك عبد الله إبراهيم: "يبدو الحديث عن أثر ثقافي عميق للحملة الفرنسية مفرغًا من المعنى الذي أُلحِق بها فيما بعد؛ فالسياق الذي ترتّبت فيه تلك العملية العسكرية كان ذا مقاصد مختلفة. فقد كان جزءًا من رغبة أوسع، ولا يمكن عدّها حدًّا فاصلًا بين حقبتين، فمحاولات التحديث هبّت على بلاد الشام ومصر منذ القرن الثامن عشر، لكنها محاولات بطيئة ترتّب أمرها ضمن سياق محاط بظروف تاريخية صعبة، وربها تكون الحملة العسكرية قد أعاقت التطور الطبيعي في مسار التحديث المدني الذي كان في أول أمره، فانتظرت مصر طويلًا، قبل أن تستأنف ذلك المسار مرة ثانية". (السردية العربية: تفكيك الخطاب الاستعماري وإعادة تفسير النشأة، بيروت، عمان: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط 1، 2013، جزء 1، ص 50)، وأما فيما يخصُ عملية استنبات البناية/البنية المسرحية في عالمنا العربي الحديث فقد انطلقت بعد الحملة النابليونية.

<sup>2</sup> Philip Sadgrove, The Egyptian Theatre in the Nineteenth Century: 1799-1882 (Ithaca: Ithaca Press, 2007), p. 28.

وفي الواقع، تشبه التطلعات النابليونية أطروحة كارل ماركس حول الاستعمار البريطاني ومهمته المزدوِجة في الهند التي يُفترض أنها متخلّفة من منظور ماركس، إذ يقول: "يَتعين على إنجلترا أن تحقق مهمة مزدوِجة في الهند: واحدة مدمرة، والأخرى تعمل على تجديد المجتمع الآسيوي القديم، ووضع الأسس المادية للمجتمع الغربي في آسيا" وقد أدّت المهمة التدميرية إلى تفكك المجتمعات الأصلية، واقتلاع الصناعة المحلية، واختزال الثقافات الفُرْجوية المحلية في خانة الفولكلور، في حين اتبعت عملية التجديد مسار تحديث الهند. كان التأثير في الهند جدّ عميق، إلى درجة أن الهنود وجدوا أنفسَهم بين واقعين وبوابتين: بوابة الغرب التي يتعدِّر فتحها بالكامل، وبوابة الشرق التي تأبى أن تُوصَد نهائيًّا. وفي سياق تفاعل عبد الكبير الخطيبي مع هذا النص المثير للرعب بخصوص مآلات الاستعمار الإنجليزي في الهند، قدَّم قراءة دقيقة: "لقد أصبح قتل تقاليد الآخر وتصفية ماضيه أمرًا ضروريًّا لدى الغرب الساعي إلى السيطرة على العالم كي يتمكن من التوسع إلى ما وراء ضروريًّا لدى الغرب الساعي إلى السيطرة على العالم كي يتمكن من التوسع إلى ما وراء حدوده، على حين يبقى دون تغيير في النهاية. يجب أن يهتز الشرق من أجل العودة وسيلة ناجعة لإعادة الشرق إلى ذلك الغرب المتمركز حول ذاته. كما عُد الإبدال المسرحي ووسيلة ناجعة لإعادة الشرق إلى ذلك الغرب المتمركز حول ذاته. كما عُد الإبدال المسرحي الأوروبي أفقًا كونيًّا يجب تبنيه من طرف الإنسانية جمعاء.

## أ- الإرث المسرحي اليوناني: من المحلية إلى الكونية

غالبًا ما يُعد المسرح فنًا أوروبي المنشأ؛ اكتملت نشأته في اليونان القديمة، وانتشر في مختلف أنحاء المعمورة بوصفه فنًا أوروبيًا خالصًا. ولكن البحث في أصول التراجيديا والكوميديا يؤكد عكس هذا التصور المتمركز.

والحقيقة أن التراجيديا قد تطورت بفعل تناسج مضمر لثقافات فُرْجوية مختلفة يصعب فرزها نتيجة انصهار مكوناتها وتحولها، لتعطينا في نهاية المطاف شكلًا فُرْجويًا

<sup>1</sup> Karl Marx, "The Future Results of British Rule in India", New-York Daily Tribune, August 8, 1853; reprinted in the New-York Semi-Weekly Tribune, No. 856, August 9, 1853. <a href="http://www.marxists.org/archive/marx/works/1853/07/22.htm">http://www.marxists.org/archive/marx/works/1853/07/22.htm</a>

<sup>2</sup> Abdelkébir Khatibi, "The Decolonization of Arab Sociology". Contemporary North Africa: issues of Development and Integration, edited by Halim Barakat. (London: Croon Helm, 1985), p. 12.

هجينًا سُوِّق على أنه الأصل الخالص للفن المسرحي. فإذا كان الطقس الديونيزوسي من الأصول الشرقية البعيدة التي لم تكن بجوجبها التراجيديا الإغريقية مجرد إنتاج للممارسات الفُرْجوية الديثرامبية الآسِرة، فإن ادعاءها الأصل والاكتمال يُعد مغالطة ينبغي أن توضع قيد المساءلة مع وجوب إزاحتها بطريقة كلية، لا سيما وقد كُرِّست منذ أمد طويل، وبإعجاب كبير، على امتداد تاريخ الأدب المسرحي، حيث جعلت من التاريخ المحلي الإغريقي، والروماني من بعده، كأنه التاريخ الإنساني الأوحد.

### ب- رحلة المسرح الغربي نحوالثرق

في أواخر القرن التاسع عشر سيُثبِّت التمركز الأورو-أمريكي نفسَه عبر استغلال آليات اشتغال الفرق الشرقية التي كانت تزور المعارض الكولونيالية أو أثناء الجولات الفنية المشابهة. إذ خلَّفت اللقاءاتُ المسرحية الأولى بين الشرق والغرب كثيرًا من الدهشة والتساؤل وسوء الفَهْم. وانبهرَ النقاد والمسرحيون الغربيون بقوَّة الأداء الآسيوي دون التمعن في إواليات اشتغاله وفلسفات عمله. وأصبح المؤدِّي الآسيوي نموذجًا يحقق رهان "الممثل الشامل" Total Actor. ومع بداية الستينيات من القرن العشرين، بدأت رحلة المسرحيين الغربيين الميدانية المختبرية في اتجاه الشرق، وعلى رأسهم أوجينيو باربا وجيزي غروتوفسكي Jerzy Grotowski وكانت رحلة التعلُّم والنهل من خبرات الجسد الفُرْجوي الشرقي التي تفتق عنها أهم إنجازات المسرح الغربي المعاصر.

كيف ينبغي، إذن، مَّشُّل هذه الرحلة من وجهة نظرنا نحن، هنا، الآن؟ أذلك مَردٌ (من الداخل) على المركزية الغربية وبنيات التفكير المثالية/الماهوية المرتبطة بها، أم اتساعٌ لمساحات المركزية الغربية الهادفة إلى احتواء الآخر ومحو اختلافه؟ وهي الحقيقة التي يقر بها أغلب الباحثين المسرحيين، ولا يخرج عنها حتى دعاة مسرح المثاقفة، ومنهم الباحث الفرنسي باتريس بافيس Patrice Pavis الذي يقول في هذا

Eugenio Barba. The Moon Rises from the Ganges: My Journey through Asian Acting Techniques (edited and introduced by LLuis Masgraw). (London: Routledge, 2015), p. 11.

المرجع السابق نفسه.

الشأن: "إذا كان هنالك خطاب يجب أن نسعى إلى تجاوزه، فهو التمركز الأوروبي المنكفئ الذي يجعل من أوروبا حصنًا منيعًا ضد أي شكل من أشكال المثاقفة مع آخرها... لقد كان استشراف آفاق المثاقفة خارج مدار المركزية الأوروبية رهانًا إستراتيجيًّا لحل مشاكل المسرح المعاصر "أ.

ولا ينكر باتريس بافيس المنطق البرغماتي الذي خضعت له عملية المثاقفة المسرحية الغربية المعاصرة. فاللقاء المسرحي الغربي مع الآخر الشرقي لم يخرج عن إطار اختزال الغرب لآخره ضمن فضاء طقوسي بدائي "ما قبل مسرحي"، حيث كان همته الأكبر يتمثّل في إيجاد حلول لمأزق الممارسة المسرحية الغربية وبنياتها المنغلقة ضمن مسوّغات الواقعية الطبيعية، وذلك عبر الانفتاح على رحابة صناعة الفُرْجة الأفرو-آسيوية وروحانيتها التي تسمو بطاقة الممثلين/الفاعلين، وتوحِّد وجدانهم في نطاق الفُرْجة المسرحية. كما أن تلقي ثقافة مسرحية مغايرة لا يمحو الثقافة الأصلية بأي حال من الأحوال، إذ تظل هذه الأخيرة توجعِّه التبادلات الرمزية والمادية بشكل غير معلن، وهذا ما حدا بالمسرحيين الغربيين إلى إفراغها أحيانًا من سياقاتها الفُرْجوية والثقافية وتطويعها وإخضاعها لبنيات فُرْجوية مغايرة من حيث الشكل والمضمون، وكذلك سياق التحقق أو الإنجاز الفعلى على شكل فُرْجة مسرحية.

لقد أصبحنا نلاحظ نزوعًا متزايدًا من عدة مسارح غربية إلى تبنّي عناصر فُرْجوية تتمي إلى ثقافات مسرحية أخرى. وفي سياق انجذاب عدد من المسرحيين الغربيين نحو الشرق، لجأ كل من الإيرلندي وليام باتلر يبتس W. B. Yeats والفرنسي جاك كوبو -Jac وبيام باتلر يبتس Moh الياباني من أجل اقتراح وبداية القرن العشرين إلى مسرح النو Noh الياباني من أجل اقتراح دراماتورجيا جديدة؛ وفي السياق ذاته لجأ كوردن كريك Gordon Graig إلى الأفنعة الأفريقية. واستلهم ماكس راينهارت Max Reinhardt مسار الورد² الذي يربط الخشبة

<sup>1</sup> Patrice Pavis (ed.) The Intercultural Performance Reader (London and New York: Routledge, 1996) p. 19. يُعد الهاناميتشي Hanamichi في مسرح الكابوكي الياباني عبارة عن ركح إضافي يمتد من عمق يسار الخشبة نحو الجمهور وقد وقفت

يعد الهاناميتشي Hanamich في مسرح الحابوفي الياباي عباره عن ردح إضافي يمتد من عمق يسار الخشبه نحو الجمهور وقد وقفت عليه فيشر ليشته في أكثر من محطة لأهميته في مسارات المثاقفة المسرحية. ويستعمل الهاناميتشي عادةً من طرف المؤدين أثناء دخولهم أو خروجهم. كما يستعمل أيضًا في حالات البوح الانفرادي أو المشاهد المعزولة عن الحدث الرئيس. وتعني الكلمة المسار الوردي الذي يربط بين الخشبة والصالة. وتصف فيشر ليشته في سياق آخر الهاناميتشي بوصفه مسارًا يخترق الصالة من الجانب الأيسر

بالجمهور في الزاوية اليمنى من المسرح في تقليد الكابوكي Kabuki، والمعروف في اليابان باسم هاناميتشي hanamichi، وذلك في محاولته إعادة النظر في الترتيب المسرحي البرجوازي قبل تلميذه بيرتولت بريشت Bertolt Brecht الذي تأثر هو الآخر بجماليات الأداء الشرقية، وبخاصة عملاق أوبرا بيكين مي لانفانج Mei Lanfang الذي شاهده لأول مرة في موسكو سنة 1935. لقد أعجب راينهارت وشارل دولان Charles Dullin الأول مرة في موسكو سنة المسرح الياباني؛ حيث وجدوه شكلًا مخالفًا للترتيب المسرحي وآخرون بتشكيل الفضاء في المسرح الياباني؛ حيث وجدوه شكلًا مخالفًا للترتيب المسرح الغربي المعلّب والمحكوم بالجدار الرابع. ومن ثمًّ، أصبح هذا الشكل نموذجًا للمسرح الجديد. ومن هنا، اعتمد فسيفولود مايرهولد Vsevolod Meyerhold وبريشت و أنتونين آرطو Antonin Artaud على أشكال مختلفة من المسارح الآسيوية الشرقية من أجل تحقيق علاقة جديدة بين الخشبة والصالة، ومن ثمَّ تحقيق أشكال جديدة من المفترض.

أما بيتر بروك Peter Brook، فقد جرّب الرقص المسرحي الكتكالي Peter Brook الهندي في عديد من المناسبات، ذلك المسرح العريق في التقاليد الفُرْجوية الهندية الذي ينتظم دامًا في شكل مشاهد درامية مستمدة من الملحمتين الهنديتين الشهيرتين: ملحمة مهابهاراطا Mahabharata وملحمة رامايانا Ramayana، وأهم النصوص المقدسة الهندوسية. يقول بروك في مطلع كتابه الشهير المساحة الفارغة: "محكنني أن آخذ أي

ويكون باتساع نحو متر ونصف.

ينظر كتاب إيريكا فيشر ليشته، من مسرح المثاقفة إلى تناسج ثقافات الفرجة، ترجمة وتقديم خالد أمين (طنجة: منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، 2016)، ص 129.

في السياق ذاته، تتيح العلاقة الجدلية المتكاملة بين الصوت والحركة في مسرح الكابوكي، مثلًا، انزياح الحركة من حيث هي وسيلة للتسنين بجوازاة الكلمة المنطوقة واللغة الشفاهية. وذلك ما لاحظه بريشت ذاته في الممثل الصيني حين قال: "لا نلمس مطلقًا كونه بهثل، كما لو أن ثمة جدارًا رابعًا مضافًا إلى الثلاثة الأخرى. فهو يفصح عن وعي بأنه يرى من لدن جمهور". كما تُجلي القراءة الجينالوجية لفكرة التغريب أن بريشت طور المصطلح من التغريب Verfremdung إلى الاستلاب Entfremdung، كما عرَّفه ماركس وإنجلز، وانتهاءً بصياغته التركيبية المتمثلة في أثر التغريب Verfremdungs Effect الذي وظففه بريشت، لأول مرة، عام 1935 في مقالة مكتوبة حول الإنتاج الذي أنجزته فرقة مسرحية صينية بقيادة الفنان العبقري مي-لان-فانج Mei Lanfang. للمزيد من المعلومات بنظ:

John Willett (editor and translator), Brecht on Theatre: The Development of an Aesthetic (London: Methuen, 1974), pp. 91-99.

Eugenio Braba, The Moon Rises from the Ganges: My Journey through Asian Acting Techniques (N.Y.: Routledge, 2015), p. 12.

مساحة فارغة وأسميها خشبة عارية. ويقتحم رجلٌ هذه المساحة الفارغة على حين يشاهده آخر، فهذا كل ما أحتاجه لتحقيق الفعل المسرحي". ولكن، هل توجد حقًا مساحة فارغة؟ لقد أثار إنتاج مهابهاراطا (اقتباس جان كلود كاريير -gean-Claude Car مساحة فارغة؛ لقد أثار إنتاج مهابهاراطا (اقتباس جان كلود كاريير -1985 عام 1985 عام 1985 وإخراج بيتر بروك)، الذي قُدِّم لأول مرة في مهرجان أفنيون Avignon عام واعدة للدة تسع ساعات، نقاشًا حادًا تمحور حول مدى فراغ المساحة التي جرت فيها إعادة صياغة مهابهاراطا بحمولاتها الثقافية والدينية. فبرغم أن بروك يشتغل مع مجموعة هائلة من الممثلين من ثقافات ولغات مختلفة، فالكل يشتغل باللغة الإنجليزية (لغة الشيخ بروك)، والكل يأتمر بأوامر بروك المدير الفني والموجِّه الحقيقي لمسارات استنبات مهابهاراطا في مساحته الفارغة المزعومة: "وعندما يضع بصماته على العمل، لا يعود هؤلاء ينتمون إلى ثقافاتهم بقدر ما يصبحون جزءًا من عالم بيتر بروك".

ولعل أهم نقد وُجِّه إلى بيتر بروك خلال فترة حروب المثاقفةRustom Bharucha الباحث الهندي رستم باروتشا المعريق أو حتى التمظهرات الفُرْجوية يستحيل عزل ملحمة مهابهاراطا عن النص التراثي العريق أو حتى التمظهرات الفُرْجوية المرتبطة بهذه الملحمة على اختلاف المدارس الأدائية الهندية. لقد كان رستم باروتشا من أشد منتقدي بروك وأجرأهم وأشرسهم؛ كما يُعد كتابه المسرح والعالم Theatre and من أهم السجلات التي تؤرِّخ لهذه المرحلة من النقاش الحاد في الأوساط الأكاديمية والفيدرالية الدولية للبحث المسرحي بشكل خاص. وفي واقع الحال، أسهم نقد رستم باروتشا لبروك في إثارة الانتباه إلى المنحى الاستشراقي والفولكلوري لكثير من التجارب المسرحية الغربية التي اعتمدت بعض الصيغ الفُرْجوية القادمة من الآخر الشرقي والجنوبي.

ومن المعلوم أن عرض مهابهاراطا بيتر بروك كان مجرد محطة ضمن مسيرته الحافلة بفلسفة المثاقفة ضمن مشروعه الحالم للبحث عن لغة مسرحية كونية. ومن ذلك مسرحيته التي اشتغل فيها على كتاب منطق الطبر Conference of the Birds ،

<sup>1</sup> Peter Brook, The Empty Space (N. Y.: Touchstone, 1995), p. 11.

<sup>2</sup> Rustom Bharucha, Theatre and the World (New Delhi: Manohar Publications, 1990), p. 81.

المرجع نفسه.

وقدمها في مهرجان أفنيون عام 1979، مستلهمًا منظومة منطق الطير لأحد أكبر أمّة التصوف الإسلامي، الفارسي فريد الدين العطار. وقد تطلّب إنجاز هذا العمل الضخم التنقل عبر الصحراء الأفريقية والتشبع بطقوسها وفرجاتها لمدة سنتين من 1972 إلى 1974، وكذا إقامته الفنية في Campesino El Teatro بكاليفورنيا مع فريق متعدد الجنسيات.

وقد تعرّض مسرح المثاقفة الغربي إلى النقد، ومنه نقد باروتشا الذي طرح قضايا ذات أهمية بالغة من قبيل مفاهيم المثاقفة والمناصفة، ومدى تأثر المثاقفة بفعل سيرورة العولمة، ومدى استقلاليتها عن إواليات اقتصاد السوق والنزعة الاستغلالية. ذلك أن فعل المثاقفة لم يصبح ممكنًا إلا من خلال تبادلات غير منصفة في العمق، وخاضعة لقواعد لعب غير سليمة. وعمومًا، اتجهت الرحلة المسرحية الغربية نحو الشرق إلى استغلال وتبنّي الأشكال الفُرْجوية غير الغربية خدمةً لكونية مزعومة. والحاصل أنها كرّست الانجذابات الثقافية الإمبريالية أكثر من العمل على تقويضها، وذلك من خلال نقل أشكال تعبيرية بعينها إلى بنيات الإنتاج المسرحي الغربي، بمعزل عن مراعاة سياقات تحققها؛ وهذا في جوهره ما هو إلا أحد تهظهرات الحالة الاستعمارية.

وعمومًا، لا يزال هذا النوع من المثاقفة المسرحية المهيمنة مستمرًا حتى الآن؛ ويتلقى الدعم الكافي من الجهات الراعية للثقافة الاستهلاكية. وأُمثّل لهذا الاستمرار بآخر إنتاجات المخرج الأمريكي العالمي روبرت ويلسون Robert Wilson في تايوان عامي 2009 و2010، والمخرج البريطاني تيم سابل Tim Supple - مقتديًا بخطى مواطنه بيتر بروك- أثناء رحلته لاستشراف رحابة الغيرية في كل من الهند والعالم العربي بين عامي 2006 و2011. لقد أسفرت إقامة ويلسون الفنية في تايوان عن إنجاز عرضين قُدِّما هناك بدعم معنوي ومادي كبير من الحكومة التايوانية هما: أورلاندو Orlando عام 2009، والسفر الكبير The Grand Voyage عام 2010.

يُنظر الكتاب القيم الذي أنجزته الباحثة الأمريكية ليزا ولفورد Lisa Wolford والذي كان ذا فائدة قصوى لنا؛ وغنيٌّ عن البيان أن نقول إن ليزا ولفورد كانت أحد أبرز تلامذة غروتوفسكي الذين رافقوه في العديد من المختبرات المسرحية الجامعية بدءًا من جامعة أرفين Irving بكاليفورنيا. Lisa Wolford, Grotowski's Objective Drama Research (Mississipi: University Press of Mississipi, 1996), p. 16.

<sup>2</sup> Daphne P. Lei, Alternative Chinese Opera in the Age of Globalization (Performing Zero) (London:

وهذا النوع من المثاقفة المسرحية المهيمنة لا يزال مستمرًا حتى الآن؛ كما يسهم في تكريسه جمهور غربي متعطش إلى كل ما هو مختلف. ومن أمثلة هذه الاستمرارية، نقف على آخر إنتاجات المخرج البريطاني المرموق تيم سابل الذي رحل إلى العالم العربي بين عامي 2006 و2011 محاولًا إعادة ألف ليلة وليلة وليلة One Thousand and One إلى "أصولها" الشرقية؛ غير أن محاولته هذه لم تخرج عن نطاق مسرح المثاقفة المهيمن لروبرت ويلسون وآخرين. وقد أنجز عمله هذا بدعم من مهرجان تورنتو، إذ بعد إنتاجه مسرحية حلم ليلة صيف A Midsummer Night's Dream في الهند رفقة فنانين هنديين وعرضها على المسارح الأوروبية والأمريكية، حيث نالت تقديرًا كبيرًا من منظمي مهرجان تورنتو للفنون والإبداع (لوميناتوLuminato)، منحه هذا المهرجان مبلغ 2 مليون دولار لإعداد ألف ليلة وليلة لافتتاح فعالياته في يونيو 1011.

ومن المعروف أن تراث ألف ليلة وليلة الثري دخل أوروبا عبر الترجمة الفرنسية لأنطوان جالان Antoine Galland سنة 1704 وبعدها تُرجِم إلى الإنجليزية سنة 1706 ثم إلى بقية اللغات الأوروبية لاحقًا. وصحيح أيضًا أن الترجمات كانت قد ابتعدت كثيرًا عن "البدايات": بدايات تشكُّل حكايات ألف ليلة وليلة وسفرها المستمر عبر الزمن والجغرافيا من حيث هي ذاكرة مجسدة؛ إلا أن تيم سابل حاول "البحث عن شخصياتها المتفردة، وما كان منها موجودًا قبل استحواذ الغرب عليها". ألم ينته المطاف بكل هذه النوايا الحسنة إلى إعادة امتلاك الجمهور الغربي لـ"جوهر" هذه الحكايات؟ ويبقى التساؤل مستفزًا في سياقنا الثقافي العربي، ويتمثل في: لماذا لم يُقدَّم العرض الذي يستثمر أحد عناصرنا الثقافية التراثية المهمة في أي من البلدان العربية، هذا رغم اعتماده على نصوص الكاتبة الروائية اللبنانية حنان الشيخ، وثلّة من الفنانين العرب، بالإضافة إلى المدة الطويلة التي قضاها فريق العمل في التنقل بين المدن العربية؟ مَن هو جمهور المدة الطويلة التي قضاها فريق العمل في التنقل بين المدن العربية؟ مَن هو جمهور

Palgrave Macmillan, 2011), pp. 181-182.

Edinburgh International Festival. "2011 One Thousand and One Nights – Edinburgh International Festival." YouTube, 10 June, 2011, (Access date: March 18, 2020) <a href="https://www.youtube.com/watch?v=prTFGq-DXUhY">https://www.youtube.com/watch?v=prTFGq-DXUhY</a>.

المرجع السابق نفسه.

المجالية المجانية المؤقية في

هذا العرض؟ فطيلة السنوات الخمس التي استغرقها التفكير والإعداد لعمل ضخم كهذا، كان تيم سابل يؤكد داهًا استعارة السفر والسعي نحو لقاء الآخر، ومحاولة فَهْمه في نطاق اختلافه، والرغبة في تعميق اشتغاله من خلال سيرورة العمل مع الفنانين العرب؛ وبرغم محاولته هذه الاقتراب من الآخر فلم يتمكن من تجاوز منطق الهيمنة المعهود في أعمال مواطنه بيتر بروك والأمريكي ويلسون. ذلك أنه، في نهاية المطاف، هو الذي حدد معالم النتاج النهائي، وقدّمه إلى الجمهور الغربي في شبكة المهرجانات الكبرى في أوروبا وأمريكا، وهو الذي أعاد الصياغة الدراماتورجية لحكايات حنان الشيخ، هو الآخر الذي قرّر ما يمكن عرضه وما ينبغي حذفه. ومن ثمّ، يمكن القول إن مسرح المثاقفة الغربي هو أكثر من جنس فني، لأنه بنية تفكير تجمع بين رأسمال العالم الغربي وتفوقه من جهة، والمادة الخام وعمالة بقية العالم من جهة أخرى. وفي الغالب، تُعتمَد النصوص المسرحية الغربية "الخالدة" من الريبيرتوار اليوناني أو الشيكسبيري، لكن بأساليب تمزج عناصر أدائية/ فُرْجوية "شرقية". كما تطرح حالة المثاقفة إشكالات من قبيل هيمنة النموذج الغربي على آخره، والتبعية الثقافية بين الشمال والجنوب.

## 2. المسرح العرببي / المغرببي ومأزق المرجعيات المستعارة

تزامنت بدايات المسرح العربي الحديث منذ بخيل مارون النقاش (1847-1848) مع الهجمة الاستعمارية الغربية. لذلك اتسمت اختيارات الروّاد الأوائل في المشرق والمغرب بتناسج وتثاقف ملؤهما التلقي المنتج المحكوم بإعادة مخالفة لما سبق. وهو التلقي المبني على استيعاب الثقافة الفُرْجوية الوافدة من الآخر وتجاوزها في الآن نفسه، في أفق إنتاج المختلف ضمن مسارات التأصيل. ولم تعمل تلك "الهجنة" على نسخ النموذج الأوروبي، بل استفزته وأربكت ادعاءه الاكتمال، في الوقت نفسه الذي ابتكرت فيه طرائق مختلفة لتكراره بشكل مختلف بوصفه "غنيمة حرب". والحاصل أن صيغة التكرار هاذه كانت ولا تزال محكومة بإعادة مختلفة لما سبق من النهاذج المسرحية الغربية. وبالنظر إلى حجم الخسائر التي خلّفها الاستعمار، كان نداء الفيلسوف الاجتماعي المارتينيكي فرانز فانون Frantz Fanon (1961-1925)

منطقيًّا ومشروعًا إبان فجر الاستقلال: "فمن أجل أوروبا، ومن أجل أنفسنا، ومن أجل النسانية، يجب علينا يا رفاق، أن نلبس جلدًا جديدًا، أن ننشئ فكرًا جديدًا، أن نحاول خلق إنسان جديد". ومع ذلك، لم تكن هذه الدعوةُ التي ختم بها فانون كتابه القيم معذبو الأرض The Wretched of the Earth الحلَّ الأمثل بالنسبة إلى الجزائر وبقية شعوب الجنوب التوّاقة إلى الاستقلال وبناء الدولة الوطنية. فقد أصبح هذا الغرب الآخر أشد توغلًا في كياننا وذاكرتنا الجمعية وسلوكنا اليومي، إذ من الصعب مثلًا غضّ النظر عن مائة واثنتين وثلاثين سنة من الاستعمار الاستيطاني للجزائر من لَدُن فرنسا. كما أنه من الصعب محو التأثير المسرحي الفرنسي بين عشية وضحاها سواء على مستوى البناية المسرحية، أو المفردات المسرحية، أو تقنيات الصناعة المسرحية، أو الإبدال المسرحي بصفة عامة وبنيات التفكير المرتبطة به.

في ضوء ما سبق، تفرض علينا الأسئلة الآتية نفسها: كيف يتسنى للمرء أن يفكر بطريقة عابرة للحدود إذا كان من الصعب في الحقبة الراهنة التمييز بين الاختلافات الثقافية والمسرحية على وجه الخصوص؟ ألم يَحِنِ الوقت، بعد، للاهتمام بالتفاعلات المسرحية شرق-غرب/جنوب-شمال؟ هل المسرح العربي معزول عما يقع في عالم اليوم، أم يشكل جزءًا من المشهد المسرحي الكوني؟ ألم يسبقنا هذا الغرب بتعدده في الثورة على التقليد الإيطالي المتمثل في ركح/صالة والدعوة بطرق مختلفة إلى عودة المسرح إلى بداياته (مع فلسفة روسو Rousseau، وألفريد سيمون Alfred Simon، وآرطو، وبريشت، وجان فيلار Jean Vilar، وغروتوفسكي، وباربا، وبوال Boal ...)؟ ألم يَحِنِ الوقت أيضًا لتعميق الحوار جنوب-جنوب مسرحيًا؟ هل بإمكان الحساسيات المسرحية الجديدة في عالمنا العربي أن تطرح أسئلتها حول موقعها وتطلعاتها وتناسجها مع أطرافها وآخرها في ظل عالم معولم وسريع التحول؟ هل بإمكانها فرض خصوصيتها واختلافها مع الانخراط في الكونية؟ ما إمكانات حضورنا في العالم؟

فرانز فانون، معذبو الأرض، ترجمة سامي الدروبي وجمال الأتاسي (القاهرة: مدارات للأبحاث والنشر، 2014)، ص 257.

### أ) وهشة بدايات استنبات الإبدال المسرحي الغربي في البلاد العربية

لقد أشرت سابقًا إلى أن أوروبا قد شكلت المرجعية الصامتة والثابتة وغير-المكشوفة للفن المسرحي منذ الزمن المسرحي الأوروبي الأول مع الإغريق القدامي، رغمًا عن الإمكانات الهائلة التي تتوفر عليها بقية الثقافات الفُرْجوية عبر العالم. وبالنظر إلى وضعنا الما بعد استعماري الحالي، لا مكن للقطيعة مع الغرب أن تؤسس اختلافنا. وكما أكد ذلك عبد الله إبراهيم في كتابه المطابقة والاختلاف: "ليس المقصود بـ الاختلاف، هنا، الدعوة إلى 'القطيعة' مع الآخر، والاستهانة به، واختزاله إلى مكون هامشي، ذلك أن القطيعة لن تحقق إلا العزلة والانغلاق، والاعتصام بالذات ومطابقتها على نحو نرجسي مرضى لا مكنها أبدًا من أن تتشكل على نحو سليم ومتفاعل ومتطور". صحيح أن الخلاص "لن ينبعث من رحم ذات الإبستيمولوجيا التي خلقت الحاجة للانفكاك"2. ولكن المقاومة لن تنبعث أيضًا من خارج علاقة السلطة، كما يؤكد فوكو: "لا تكمن المقاومة في وضع خارج عن العلاقة بالسلطة". فأينما وُجدت علاقة سلطوية بين طرفين أو أكثر، بترتب عن هذه العلاقة مقاومة أو ممانعة من نوع ما. وتتجلى علاقة السلطة هذه في الوضع الاستعماري الذي عانت منه أغلب دول الجنوب بما فيها دول شمال أفريقيا. وبرغم زوال الاستعمار الاستيطاني في النصف الثاني من القرن المنصرم، فلا تزال الحالة الاستعمارية coloniality قامَّةً، وهي مستمرة ومدعومة بقوة من قبل "الشمال الإقطاعي في الجنوب" أو النُّخب الحاكمة في "ما بعد المستعمرة" والمدعومة من طرف القوى الكولونيالية السابقة. وهذا مفاده أن النزعة الاستغلالية التي صاحبت "مسرح المثاقفة" لن تزول إلا بزوال تلك الحالة الاستعمارية المستمرة، أو ما يسميه البعض الاستعمار الجديد neocolonialism. ولذلك، يجب البحث عن أنجع سبل الانفكاك من تلك الحالة الاستعمارية المتوغلة في أوطاننا وبنيات تفكير البعض منا. إلى هنا وَجَب

عبد الله إبراهيم، المطابقة والاختلاف: المركزية الغربية إشكالية التكون والتمركز حول الذات (الدار البيضاء، بيروت: المركز الثقافي
 العربي، 1997)، ص ص 5-6.

Walter D. Mignolo, Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton: Princeton University Press, 2012), p. xxi.

<sup>3</sup> Michel Foucault, The History of Sexuality, Vol 1 (New York: Random House, 1978), pp. 95-96.

التذكير بأن "الغرب" ليس واحدًا متجانسًا مثله في ذلك مثل "الـشرق" أو "الجنوب". فالشمال الإقطاعي في الجنوب يلتقي مع مصالح "الغرب المهيمن". لذلك، ينبغي التحلي بنوع من الاحتراس المنهجي لتفادي الانزلاق في التعميمات التي تفتقد إلى الدقة والمصداقية، إن لم نقل، الموضوعية.

لقد ألمحتُ مرارًا إلى أن عالمنا العربي (والمغرب على وجه الخصوص) يتواجد في وضع تخومي ملتبس: بين تقاليد لا تزال حاضرة بقوة في حيواتنا الفردية والجماعية، ووعود حداثة لا يزال الجميع يتطلع إليها بإلحاح أكثر في ظل زمن "ما-بعد الربيع". ولطالما تحدثنا عن دراماتورجيا الهجنة hybridity من حيث هي مزج بين تقاليد الأنا والآخر، ووَصْل بِين الأزمنة، بِل مَّشُّل لها في الآن نفسـه. إنها تموقع بين البوابتين: "بوابة الشرق" التي ترفض الانسداد تمامًا، و"بوابة الغرب" التي تأبي أن تُفتَح على مصراعيها. ومع ذلك، وَجَب إيضاح أنه غالبًا ما ينظر إلى "الهجنة" من منظور جوهراني بوصفها ذلك الـذي لم يَعد ينتمي إلى جنسه، أو طبيعته الأم. وقد أدى هذا الفَهْم إلى التشويش على "لحظة الهجنة" كما نظُّر لها هومي بابا Homi Bhabha من حيث هي لحظة مفصلية في مسار إرباك سلطة الحالة الاستعمارية. فالمقصود بالهجنة تلك اللحظة التي ترتبك فيها المركزية الغربية عبر تكرار النموذج المسرحي الغريب واستنساخه، لكن بشكل مختلف. إنها (لحظة الهجنة) ما يدعوه هومي بابا "الفضاءالثالث"أ. وهو فضاء حدّى تصعب معالجته بالقدر نفسه الذي يصعب فيه اختزاله إلى مجرد انصهار كيانين نقيين مثل "شرق/غرب". وبناء عليه، ينبغى النظر إلى الهجنة من حيث هي "ترجمة ثقافية تنفي جوهرانية ثقافة أصلية ما"، والحاصل أن كل الأشكال الثقافية توجد في هجنة باستمرار؛ لكن مفهوم "الهجنة" قد شابه الكثيرُ من الالتباس. وهذا ما حدا بهومي بابا إلى إعادة التفكير في المفهوم، بعد

<sup>1</sup> Homi Bhabha, "Our Neighbours, Ourselves: Contemporary reflections on Survival", Lecture presented at the Hegel Lectures Serriesn Dahlem Humanities Center, Freie Universitat Berlin January 28, 2010, (published in Berlin/New York by Walter de Gruyter GmbH & Co. KG in 2011), p. 6.

<sup>2</sup> Homi Bhabha, "The Third Space, Interview with Homi Bhabha". Identity, Community, Culture, Difference, edited by Jonathan Rutherford. (London: Lawrence and Wighart, 1990), p. 211.

تداوله وتبنّيه من لدن الشركاء والفرقاء: "وأخيرًا، أعتقد أن هناك سوء فَهْم حول مفهومي للهجنة. في الحقيقة، الهجنة بالنسبة إليّ مرتبطة بكيفية التفاوض بين النصوص والثقافات أو الممارسات في حالة عدم تكافؤ القوى... الهجنة عملية تلفظية أيديولوجية لها علاقة بالنضال من أجل السلطة وإعادة النظر في خطابات الهيمنة. إنها سيرورة اجتماعية، وليست حول الأشخاص من أذواق وموضات متنوعة". المطلوب الآن، تجاوز وضعية الهجنة واستثمار تراكمات الجسد الفُرْجوي العربي وخبراته من منظور التفكير العابر للحدود، وهو تفكير ينفلت من قبضة مركزية الغرب بالدرجة ذاتها التي يحاول فيها الانفلات من مركزية الشرق، وكأنه رقص على حدّ السيف وإقامة على الحدود الفاصلة/الواصلة.

وإذا ما افترضنا أن الحدود بين الممارسات الدراماتورجية الحداثية وما بعد الحداثية لدى الغرب قد أضحت ملتبسة ويشوبها الكثير من الخلط في ما يتعلق بمفاهيمها المؤسِّسة، فإن الأمر يزداد تعقيدًا عندنا نحن العرب، وبخاصة أننا ابتُلينا بتخمة تداخل الأزمنة (كلاسيكية، حديثة، ما بعد حداثية) نتيجة الوضع الكولونيالي والتحديث القسري منذ الحملة الفرنسية على مصر. إن هذا الالتباس هو ما حاول هومي بابا تبديده في تعريفة لمفهوم الما بعد الملحقة بالحداثة تماشيا مع طرح الفيلسوف الفرنسي جان فرونسوا ليوتار الذي اشتهر بإدخال مصطلح مابعد الحداثة إلى الفلسفة والعلوم الإنسانية: "إن الما بعد حركة استكشاف قلقة يلتقطها على أفضل وجه الفصل الذي يقيمه الفرنسيون بين الكلمتين المساحية هنا وهناك، في الأنحاء جميعا، Fort/da يقيمه الفرنسيون بين الكلمتين العداك كله، أدّت حداثتنا المسرحية منذ بخيل مارون ، قريب وبعيد، خلف وأمام "2. لذلك كله، أدّت حداثتنا المسرحية منذ بخيل مارون النقاش إلى تعميق هُوّة الاغتراب أحيانًا، واختزال المسرح العربي في دعوات إلى "تقليد الغرب" أو "جنوح ماضوي"، من حيث كونهما مسارين يسلبانه إمكان التطور، وارتياد آفاق المغايرة والتفاعل مع الموروث المسرحي الإنساني، والاستفادة منه وتطويعه بما

<sup>1</sup> Homi Bhabha, Interview with Gary Olson and Lynn Worsham, Race, Rhetoric, and The Postcolonial (New York: State University of New York Press, 1999), p. 39.

هومي بابا، موقع الثقافة، ترجمة ثائر ديب (المركز الثقافي العربي، 2006)، ص. 46.

يتماشى مع متطلبات الثقافة العربية المعاصرة، دون التفريط في الإرث الفُرْجوي العريق. ومن أبرز مناصري الدعوة الأولى محمد يوسف نجم الذي كان كتابه الموسوم المسرحية في الأدب العربي الحديث (1847-1914) بمثابة أورغانون لأجيال من المسرحيين العرب:

المسرح بمعناه الاصطلاحي الدقيق، فن جديد، ولج باب حضارتنا في النهضة الحديثة، التي أعقبت الحملة الفرنسية على مصر. وإذا أردنا الحديث عن المسرح، كفن له أصوله وأدبه، فعلينا أن نسقط من حديثنا، ألوان الملاهي الشعبية، التي قد تحوي مشابه من هذا الفن ولكنها تختلف عنه اختلافًا كبيرًا. إذ لا بد من التحديد الدقيق، الذي يهيئ لنا تمييز هذا الفن عن غيره من ألوان التسلية الشعبية، كخيال الظل والقره قوز وأعمال المقلدين والشعراء الشعبيين؛ فمثل هذه الألوان، لا تندرج في سجل هذا الفن، وإن حوت بعض عناصره الشكلية أ.

من الواضح، إذن، أن موقف محمد يوسف نجم ينتصر للإبدال المسرحي الغربي بوصفه النموذج الذي ينبغى على العرب اتباعه.

وأما الدعوة الثانية، فقد كانت ولا تزال تشكِّل عصب البحث عن أنجع سبل المصالحة مع الوجدان الفُرْجوي العربي منذ نكسة حزيران 1967 إلى اليوم. ومن أبرز دعاة العودة إلى أصول الفُرْجة العربية الإسلامية: علي الراعي، يوسف إدريس، قاسم محمد، وعبد الكريم برشيد. وفي هذا الصدد، يقول علي الراعي: "يمكن القول -بكثير من الوثوق- إن العرب، والشعوب الإسلامية عامة، قد عرفت أشكالًا مختلفة من المسرح ومن النشاط المسرحي لقرون طويلة قبل منتصف القرن التاسع عشر". كما أرجع الراعي فُرْجة خيال الظل إلى عهد الخليفة العباسي المأمون، ليخلص إلى أنه "علينا أن نجذر لمسرحنا هُويّة عربية حقًا، وأن نكفّ عن النظر إليه على أنه أدب مسرحي في المحل الأول، بل نعتبره امتدادًا في الحاضر لروافد فنية أو حكائية وتمثيلية بدأت من قرون، وقوبلت بما لا تستحق من الاحتقار. روافد اعتمدت الفُرْجة أساسًا، وتوجهت إلى

ا محمد يوسف نجم. المسرحية في الأدب العربي الحديث (1847-1914) (بيروت: دار الثقافة، ط1، 1967)، ص 17.

علي الراعي، المسرح في الوطن العربي (الكويت: سلسلة عالم المعرفة، ع 248، 1999)، ص 29.

الشعب أولًا وأخيرًا". والحقيقة أن صدى هذه الدعوة لا يزال يتردد هنا وهناك إلى الآن، سواء في النظرية الاحتفالية، أو مقدمات نصوص المسرحي العراقي قاسم محمد، أو حتى في رسالة الشاعر والمسرحي السوداني يوسف عيدابي التي نشرها في موقع الهيئة العربية للمسرح قبيل جائحة كورونا؛ إذ قال:

كيف لنا أن نخضع أرواحنا وأنفسنا وأجسادنا إلى مركزية أوروبية مغايرة؟ فلتنظر كل نفس مسرحية في بلداننا العربية في جوهر وجودها وكيف تفصح عنه مسرحيًّا؟ سنجد أن ما هو لنا غير ما هو للآخر. إذًا فلنجوِّد ما عندنا في حيزنا وبخصوصياتنا نحن لا بمحاكاة الآخر الذي ما قد يسحره لا يسحرنا. انظروا كيف ذهب الياباني مذهبه، وكيف ذهب الصيني مذهبه، وكيف ذهب الهندي مذهبه، بل وكيف ذهب الإفريقي مذهبه، حتى عاد المسرحي الأوروبي فأخذ عنهم ما عزّز به النسيج المسرحي الإنساني. فهل علينا الوقوف حتى تأتينا الأشكال المسرحية والصيغ، أم نتحول إلى السحرة من القدامي إلى البُدد الذين لا يجاريهم في فنونهم من الآخر إلا أهل الكوميديا المرتجلة الإيطالية. يا أهل المسرح هل نظل نحن السابلة، نؤمن بخرافة ولي زمانها؟! أد

تشكل الدعوتان مسارين مختلفين، ولكنهما يلتقيان في التماهي مع قطب ما ضد آخر، والارتهان بالمطلق سواء في تخظهره الشرقي أو الغربي. فالدعوة الأولى تنتصر للنموذج المسرحي الغربي بوصفه الأصل الخالص للمسرح؛ وأما الثانية فهي انتصار للثقافات الفُرْجوية العربية العربقة من حيث هي قوالبنا المسرحية الخاصة بنا.

لقد انبنت معظم المشاريع التنظيرية العربية، في محاولاتها الحثيثة للإجابة عن سؤال (أيَّ مسرح نريد؟)، على مأزق تنظيري مأسور في بديلين لا ثالث لهما، وكذلك التماهي المطلق مع الاعتقاد في امتلاك الحقيقة المطلقة، الأمر الذي يؤدي إلى التدافعات الأيديولوجية والغرور والتعصب أحيانًا. وواقع الحال أنه بعيدًا عن السردية النمطية

المرجع السابق، ص 496.

يوسف عيدابي. "أحديث خرافة؟!" الهيئة العربية للمسرح (تاريخ الدخول: 202 نونبر 2022). https://atitheatre.ae

نفسها حول ضرورة العودة الأبدية، سواء إلى الأصول العربية أم الأصول الحداثية (الأمر الذي ترتبت عنه مجموعة من الأصوليات بما فيها الأصولية الحداثية)، فإن الممارسة المسرحية العربية –على المستوى الميداني- اتجهت إلى ابتكار أشكال مغايرة عن النماذج الغربية، بالرغم من تكرار تلك النماذج بشكل مختلف. وباختصار، تقوم هذه الممارسات العربية، بالرغم من تكرار تلك النماذج بشكل مختلف وباختصار، تقوم هذه الممارسات الديكولونيالية decolonial على ما يمكن تسميته مؤقتًا "الخبرة الحسية" aesthesis، بدلًا من الجماليات الحديثة وهي خبرة في مواجهة دائمة مع الجماليات الحديثة وإبدالاتها المهيمنة في عقر دارها، إذ تشكّل خيارًا للإقامة على العدود بين الأنا/الآخر وأفقًا للتحرر من كل أنواع التمركز.

### ب) تأرجع المسرح العربي / المغربي بين المطابقة والاختلاف

إن إمعان النظر في التدافعات التي وسمت حِراكَنا المسرحي الراهن يقودنا إلى التأمل في الفضاء الثالث (فضاء الهجنة) الذي استشرفته ممارستُنا المسرحية العربية من خلال تناسج ثقافات الأنا والآخر، لابتكار أشكال مغايرة وطرح أسئلة جديدة؛ بل الأكثر من ذلك، جاءت دعوات مبكرة إلى التناسج بين الثقافات الوطنية والاحتفاء بتنوعها الثقافي. ونستحضر -هنا- مشروع النقد المزدوِج للمفكر المغربي عبد الكبير الخطيبي.

وأما بالنسبة إلى الخطيبي، فإن السبيل إلى التخلص من أعباء الميتافيزيقا في شتى قظهراتها الغربية أو العربية الإسلامية التي "دأبت على البحث عن 'الأصل' و'الحق' و'الخالص'، هو خلق 'المسيخ' و'المشوّه' و'الدخيل' لا بمعناه الأخلاقي؛ وإنما بمعناه الفني تشغيبًا على هذه الوحدة الوهمية وتشويشًا وتشويهًا... بهذا، تصير كينونة العرب لا 'الهُويّة' الموهومة وإنما 'مسيخها' و'شبيهها' المشغّب عليها؛ نعني 'فقد الهُويّة'، أي 'الغيرية' التي تجعل من الأنا غير الغير. ولن يستطيع تحقيق تلك الغاية سوى الفن والفكر المغاير"!.

<sup>1</sup> Abdelkébir Khatibi, chemin de traverse: essais de sociologie, textes réunis et revus par Sald Nejjar (Rabat: Editions Okad, 2002), pp. 79-81.

ولعل هذا التشويش، الذي يربك أوهام الوحدة والتجانس، هو مؤدًى "الفضاء الثالث" و"الهجنة" عند هومي بابا؛ إنه تشويش وتشغيب يعكس مأزق هُويتنا ووضعنا البَيْني في "ما بعد المستعمرة". تتطلع حداثة ما بعد الاستعمار إلى تحقيق رفض معرفي وسياسي لنسق الهيمنة الغربية، يتضمن تبني الحداثة الغربية لا من أجل استنساخها، بل تأصيلها داخل ما بعد المستعمرة. ويَعدُّ أشيل مبيمبي Achille Mbembe "ما بعد المستعمرة" أفقًا جمعيًّا بشكل فوضوي؛ لكنه يحتوي على انسجام داخلي. إنه نظام محدد من العلامات، طريقة معينة لإنتاج الشبيه. وتتميز ما بعد المستعمرة بأسلوب متميز من الارتجال السياسي وبنزوع نحو التضخم..."، كما أن تساؤلاتٍ من قبيل هل توجد هُوّة غير قابلة للردم بين أفريقيا والغرب؟ غيرٌ مجدية البتة.

### 3. خيارات ديكولونيالية: آفاق الإقامة على الحدود ممارسة وتنظيرا

وعلى العكس من تيم سابل، يقدم المؤلّف والمخرج المسرحي الكويتي-البريطاني سليمان البسّام أعمالًا مسرحية فارقة من موقع عابر للحدود. فإذا ما تأملنا تعامله مع مسرح شكسبير سنجد شخصية هاملت عند البسام مكلومةً بوجع عربي مخصوص. ابتعدت مسرحية البسام الموسومة بــ: قمة هاملت أكثر فأكثر عن النص الشكسبيري الأصلي بفعل اقترابها من الإنسان العربي المتربّح بين الشرق والغرب. ويبدو أن قمة هاملت هي مشروع هاملت الثالث الذي يقوم به البسام بالقدر نفسه من العزم على نقل شكسبير إلى السياق التاريخي لغزو الكويت من قبل العراق، وحرب الخليج، والعالم العربي بعد أحداث 11 من سبتمبر، وقلقه بوصفه أنجلو-عربي في أعقاب هجمات 11 سبتمبر:

لم أكن أستطيع أن أرى هذا التغيير حتى 11 سبتمبر. ففي تداعيات الهجمات الإرهابية على مانهاتن وواشنطن العاصمة، رُسِمَت حدود بين المدن والأعراق في جميع أنحاء العالم الغربي. وأصبحت نظراتي ولغتي واسمي -بين عشية وضحاها- مصادر للاستجواب والشك. كنت مستقرًا بين ثقافتين لديهما

<sup>1</sup> Achille Mbembe, On the Postcolony (Berkeley, CA: University of California Press, 2001), p. 14.

إحساس بالهُويّة محدد بقدر ما، من خلال عدم الاندماج وعدم الانتماء مثل أي سرد موحد للقبيلة أو الثقافة أو اللغة أو التاريخ. وبدأت في صنع أوصاف مؤقتة للعالم العربي، باللغة الإنجليزية، لتقديم هذا العمل في الكويت وتونس ولندن؛ وانجذبت مرة أخرى إليه. وفي الوقت الذي قدمت فيه النسخة الأولى والمصممة بالكامل لـ"قمة هاملت" في مهرجان أدنبرة The Edinburgh صيف 2002، كنتُ أعيش بالفعل في الكويت، حيث كانت قوافل الدبابات الأمريكية تصطف في التحضير للغزو/للتحرير الوشيك للعراق.

كما يؤكد البسام أن طريقة تعاطيه مع النص الشكسبيري لا تغفل المنظور العربي الراهن؛ إذ "تحمل المسرحية عددًا من المخاوف وتعالج قضايا العالم العربي اليوم وعلاقته بالغرب. وتوجِّه في الوقت نفسه هذه المخاوف إلى الجمهور الناطق باللغة الإنجليزية. إن بناء المسرحية العابر للثقافات يخلق شعورًا بالتأثير في شؤون الآخر" يعيد سليمان البسام كتابة نص شكسبير، ويقتطع ترتيب المشاهد ويعيدها، ويقلل من عدد الممثلين إلى عدد محدود من المؤدين الرئيسيين، ويضخ في نصه مزيدًا من الدنيوية المرتبطة بالظروف العربية المعاصرة. ويصبح الفضاء الزمكاني لـ قمة هاملت انعكاسًا ساخرًا للأوضاع السياسية التي تتخبّط فيها منطقة الشرق الأوسط وشمال أفريقيا، حيث تُحزَج الوحشية المفرطة والفكاهة العالية. وفي وقت لاحق من المسرحية، ستُحوَّل إلى غرفة حرب.

تتخذ المسرحية شكل قمة حكومية مع ست طاولات اجتماعات وميكروفونات مثبتة ولافتات أسماء تواجه الجمهور. كما تتميز باستخدام الوسائطية intermediality وتتحدى الأشكال الدراماتورجية التقليدية السائدة في العالم العربي، إذ تسمح بظهور مواقع جديدة للمشاهد، الأمر الذي يوسع حدود العالم الجمالي؛ ذلك أن البعد السياسي

<sup>1</sup> Sulayman Al-Bassam, Adapting Shakespearean Drama for and in the Middle East: Process and Product (PhD thesis, University of Hertfordshire, 2017), p. 7.

<sup>2</sup> Shirley Dent, "Interview: Sulayman Al-Bassam," quoted by Graham Holderness and Bryan Loughrey "Arabesque: Shakespeare and Globalisation", in Stan Smith (ed.), Globalisation and its Discontents (Cambridge: The English Association, 2006) p. 42.

في قمة هاملت لا يكمن فقط في القضايا الساخنة للمشروع المتعلقة بشبح الحرب في منطقة الشرق الأوسط وشمال أفريقيا، وإنما يكمن أيضًا -وهذا هو الأهم- في الثورة على الأشكال المسرحية التقليدية، وإعادة النظر في صيرورات الممارسة المسرحية وتغيير العلاقة مع الجمهور. إن التداخل بين ما يقع فوق الركح وما يشاهد على الشاشة المثبتة في خلفية الخشبة هو أكثر من مجرد قطيعة مع الدراما التقليدية ونغماتها النصية؛ لأن الوسائطية تشير إلى تحول في المنظور النقدي أكثر انسجامًا مع ثقافات شبكة الإنترنت. ويمكن بالكاد أن تخضع الدراماتورجيا البصرية وتدفقات الصور المعروضة للنص المنطوق. فالاختلافات بين الحضور الحي للممثلين في قمة هاملت ونسخهم المسجلة والمعروضة بشكل مباشر على الشاشة، تربك حسابات المتلقي وتستفر طمأنينته المعتادة وهو يشاهد عرضًا مسرحيًّا. ومع ذلك، فإن هذا "التغيير في الإدراك"، على حد تعبير إريكا فيشر ليشته "لا يقلل من جودة الفُرْجة الحية، ناهيك عن إلغائها، بل يؤكد حقيقة أن الأداء الحي والأداء الموسًط لا يختلف بعضهما عن بعض".

ولعل الغرض من استخدام البسام للوسائطية هو التفكير بشكل نقدي في ثقافة الوسائط، رغبةً منه في محاولة تفكيك عرض الواقع من خلال واقع العرض، وبخاصة أثناء أوقات الحرب. ويخلق تدخل وتداخل الوسائط المختلفة على خشبة البسام توترًا في إدراك الجسد المادي للمتحدث/المؤدي وتمثيله الثنائي الأبعاد على كل من الشاشة والخشبة. كما يخلق التمثيل الافتراضي المتزامن للفنان على المسرح وعلى الشاشة (وبخاصة في المشهد الأول) وَهْم المؤدي وصورته، حيث يلفت الانتباه هذا التفاوت إلى الجسم الفعلي للفنان والدور الجمالي الذي يؤديه، والمتناقض مع لامادية صور أدائه التي تُعرَض على الشاشة لأدائه. فلا يُظهِر افتتاحُ العرض أي استمالة للزمانية بعد الخطية؛ إذ يتميز ما هو معروض على الشاشة بفورية زمنية وتزامن لكل من الحدث وتلقيه، ويحدث خطاب المؤدي في الوقت المحدد لعرضه.

<sup>1</sup> Erika Ficher-Lichte, "Theatre Studies at the Crossroads". Modern Drama: Defining the Field, edited by Ric Knowles, Joanne Tompkins, and W. B. Worthen (Toronto: University of Toronto Press, 2003), p. 56.

تدفع ثلاثية شكسبر العربية لسليمان البسام آفاق التجريب المسرحي إلى أقصى حد، مع التركيز بخاصة على الرقص على حد السيفdancing over hyphens: الغرب/ الشرق، والتفكير العابر للحدود/النقد المزدوج بوصفهما أشكالًا من التناسج. وغالبًا ما تُستخدَم الواصلة hyphen لربط وفصل البدائل أو الكلمات التي تدل على وظيفة مزدوجة. فهي تربط وتفصل، توحِّد وتفصل، تتوافق وتتنافس. وللواصلة في مسرح البسام وظيفة الربط، وفي الوقت نفسه تحرِّض على المنافسة ليس في ما يتعلق بلغة المسرح فقط، وإنما بسياسات الهُويّة أيضًا. وتتضمن الواصلة أيضًا تداخلًا أساسيًّا بين اللغات والطرائق المختلفة، وتسمح للراقص بالاستفادة من "الإمكانات المعرفية" للطرق الجديدة من السكن في العالم عبر الإقامة على الحدود بين الشرق والغرب والسامية واللاتينية. وتسلط مثل هذه الواصلة الضوء، أيضًا، على ما يسميه الخطبيي "الحوارية التجويفية" un entretien en abyme بوصفها ممارسة للترجمة الدائمة. حتى مسرح ساباب Sabab Theater ، وهي فرقة مسرح البسام، تقاوم الثبات، فعلى الرغم من "عدم الاحتفاظ بعنوان ثابت، كانت قادرةً على العمل عبر الحدود الوطنية واللغوية والثقافية بطريقة حرة ومستقلة"، ووسيلة للتعبير الخلاق: فإن الفضاء الثالث "يخلق علامات جديدة للهُويّة، ومواقع مبتكرة للتعاون والتنافس"2؛ هذا الانفتاح على وجه التحديد هو الذي يجعل النقد دعوة عاجلة إلى تجاوز القطبية في الشرق/الغرب في بيئة عالمية. إن النقد المزدوج حصيلة الجينالوجيا التعددية، حيث يعرض أحدهم مواجهته للذات والآخر، وللشرق والغرب. ويتعلق السؤال هنا على نحو قوى بتهجير المنفى في أي محاولة لإعادة إنسان ما بعد الاستعمار إلى إنسانيته. فيصبح "النقد المزدوج" عند هذا التقاطع تفكيرًا حدوديًّا كما يقول مينيولو، نظرًا إلى أنه ينتقد كلًّا من الأصولية الغربية والإسلامية، ويعنى التفكير انطلاقًا من كلا التقليدين، وفي الوقت نفسه التحرر منهما معًا. وهذا التفكر الحدودي والنقد المزدوج شرطان ضروريان لأي "تفكر آخر". .

<sup>1</sup> Sulayman Al-Bassam, interview with Margaret Litvin, PMLA 129. 4 (2014), 853.

<sup>2</sup> Bhabha, The Location of Culture, p. 1.

<sup>3</sup> Mignolo, Local Histories/Global Designs, p. 67.

كما أن مسرحيّته الموسومة بـ أور تعبر على واقع عربي مرير جرّاء الدمار والحروب في العراق والشام. وهي المسرحية التي قدمها في مهرجان "أيام قرطاج" في دورته عام 2018، وكانت إنتاجًا مشتركًا بين رزيدنز ثياتر Residenztheater بألمانيا، ومسرح سَبَب (الموسوم بالترحال)، والصندوق العربي للثقافة والفنون (آفاق). سافر بنا البسام عبر الأزمنة والأمكنة بفريق متعدد الجنسيات واللغات منذ الدمار الأول الذي لحق مدينة "أور" عام 2000 قبل الميلاد إلى أن حطّ بنا على مشارف سنة 2035 في رؤية استشرافية لمآلات السلطة والسياسة في عالمنا العربي. ولعل أهم ما يميز سليمان البسام هو رؤيته الإخراجية الآسِرة وشغفه بقضايا العالم العربي وتمكننه من إواليات الصناعة المسرحية لدى الغرب. كما أن عروضه تقدم في أكثر من بلد عربي... وهو، في نظري، يمثل فلسفة التناسج في أبهى تجلياتها؛ إنه مبدع عابر للحدود.

#### خلاصة

إن إعادة صياغتنا النقاش المسرحيّ البيثقافي في المستعمرات السابقة والتي يُشار اليها حاليا على نحو مناسب باسم "حد الجنوب" تثير التساؤلات الآتية: ما المهام التي يضطلع بها الباحث في الفرجة العربية زمنَ العولمة؟ وهل توجد فجوة في ممارسة المسرح حين ينتقل المرء من الشمال الغني إلى الجنوب البائس؟ وإلى أي حد تقبع التواريخ والسرديات المحلية تحت تأثير ما يسميه والتر د. مينيولو Walter D. Mignolo "التصميم العالمي"؟ وهل توجد إمكانية لاختراق هذا الوضع الراهن، انطلاقا من فكرة شكنر Schechner حول "العالم الثالث الجديد لدراسات الفرجة"؟ أيمكن لمجموعات الفرجة وباحثيها أن يُمثلوا فكرة مغايرة عن مجتمع "الأشخاص الذين يعلمون أن الأداء بعمق هو وسيلة لإيجاد معارف جديدة وتجسيدها، وتجديد الطاقة، والربط على أساس فرجوي بدل الأساس الإيديولوجي"؟ هل يمكن تشكيل معالم نظرية مسرحية عربية بعزل عن الاحتكاك مع المسرح الغربي ومواجهة "التاريخ المحلى الغربي"؟

يُثِّل مفهومُ مسارحِ الجنوب؛ بوصف الجنوبِ كيانًا معرفيًّا لا واقعًا ماديًّا/جغرافيا؛ دعوةً إلى الغوصِ في شعريةِ المقاومةِ وسياستِها ضدَّ نهاذجَ مهيمنةٍ وإقصائية، وأحياناً متمركزةٍ أوروبيا، مسرحيةً كانت أم غيرَ ذلك. ويرتهن الوجود الفعلي لهذه النهاذج بفكرة رفض ونبذ كل محاولة بديلة تروم تطعيم جسد، يفترض أنه في ذروة العطاء، بعناصر جديدة، بذريعة أن هذه المحاولة لا فائدة تُرجى منها.

إنه الجنوبُ الإبستيمولوجيُّ وليس الجنوبَ الجغرافيَّ... "الجنوب العالمي ليس مجرد مساحة جغرافية"، كما يذكرنا مينيولو، "وإنها مساحة نقدية وإبستمولوجية، المكان الذي لا يزال فيه الاختلاف الاستعماري يتكشف". إنه مشروع نقدي يهدف إلى "إرباك المعارف والمؤسسات والإبستمولوجيات المتمركزة". يتسمُ هذا الجنوبُ العالميُّ بتعدديةٍ معرفيةٍ تنتجُ داخل مناطقِ الاحتكاكِ بين إبدالاتٍ متناقضةٍ سواءٌ داخلَ الشمالِ الجغرافيُّ أم الجنوبِ الجغرافيُّ وذلك ضمنَ سياقاتٍ سياسيةٍ وثقافيةٍ وتاريخيةٍ مختلفةٍ... تتسم الحالةُ الجنوبيةُ، إذن، بعودةِ التابعِ ومُعَذيي الأرض... لا نسعى من خلال نقاشنا الحالي تقديمَ كلِّ الإجاباتِ على قضايا تَهُمُّ ممارستَنا المسرحيةَ وكيف نعيش مسرحنا، بقدر ما نأمُل طرحُ المزيدِ من الأسئلةِ على طاولة النقاش انطلاقا من الجنوب كأفق للتفكير...

إن الفاعلين المسرحيين المنحدرين من حد الجنوب، وهم موحدون حول تواريخهم وسردياتهم المشتركة عن النضال والكفاح بالإضافة إلى مصيرهم الذي يبدو مشتركا وإلى حد كبير على طريقة التابع – يمتلكون الآن أدوات قوة ناعمة يُحولونها لدحض التمركز الغربي عبر قوة الكفاح والفعل والكتابة والأداء، سواء أمن داخل أوطانهم أم من خارجها، مُحاولين بذلك إعادة تشكيل حركيات القوة التي تعلو بقلة محظوظة إلى موضع الهيمنة وتهوي بالآخرين إلى موضع المُهيمن عليهم. وفي الوقت الذي يمكن أن نقول فيه إن الاحتلال الاستعماري العنيف قد ولت أيامه، لا يزال العنف الإبستمولوجي

Mignolo, W. (2009). "Epistemic disobedience, independent thought and decolonial freedom". Theory, Culture & Society, 26(7-8), 225.

Mignolo, W.. The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial Options (Duke University Press, 2011), p. 81.

تنطوي فُرْجات مسرحيي الجنوب نفسها على تنافر وانشقاق وصراع يمكن أن يقود حلها، إذا ما تحقق، إما إلى تبنّ ومصالحة و (/ أو) ربا إلى إرباك بين الماضي الذي لم تتوقف حركته والحاضر الذي يُعد فصلا في صيرورة تقدم، وبين التقليدي وما بعد الحداثي، وبين المحلي والعالمي. إن بحث هؤلاء ليس بحثا عن الجذور، بل هو بحث عن الدروب التي يمكن أن تسلكها الإنسانية جنبا إلى جنب في سلم ووئام دون الوقوع تمامًا في فخاخ التجانس والتماهي المهيمن، الذي لا يقل تمركزا عن الاستعمار نفسه. وطالما يُواصل الاستعمار تربصه بمستعمراته السابقة، لن يكون حد الجنوب في وضع يسمح له بالانحسار والتراجع أمام حد الشمال، وينبغي عليه أن يشكل جماعات متداخلة للوقوف في وجه زحف الرأسمالية المتوحشة وأدوات قوتها الناعمة الكامنة.

ولن يستطيع التناسج العادل أن يسيطر على المشهد القائم حاليا إلا إذا قُلِّصت الهوة التي تُمزق العالم، والتي يأمر فيها محركو الدمى الرئيسون ويملون فيذعن الباقي ويخضع وفقًا للمبدأ الفوكوي للمعرفة والسيطرة الذي ينص على أن مزيدا من الإخضاع يتطلب مزيدا من المعلومات. ومن المؤكد أن تسحب عودة بؤساء الأرض والتوابع المضطهدين، بحُلّة جديدة إلى المسرح، البساط من مسيّيه عبر تقويض الأسطورة التاريخية من الأسفل وعصيانها ابستمولوجيا. ويمكن للتابعية المضطهدة التي عانت من الإخراس والتضييق والقمع، أن تقدم بدائل تجد تعبيرا عنها في بيئة المعارف التي تحتفل بالتنوع عبر إيوائها المضطهدين أينما وُجدوا بغض النظر عن جنسهم وطبقتهم وجغرافيتهم وعرقهم ولونهم وغير ذلك.

كما يعد الخوض في النقد والتنظير من مواقع الجنوب العالمي أمرا محفوفا بالمخاطر والصعوبات. ولعل أبرز هذه التحديات هو تحويل جزء من تأويلات الجنوب العالمي المتعدد إلى تمثيل عالمي لنفس الجنوب (سواء إفريقيا أو عربيا). نمثل لذلك بدعواة

التخلي عن النموذج المسرحي الغربي تماما والعودة إلى أصول خالصة... كما يعني ذلك أيضا في سياقنا الحالي أن مواقفنا اتجاه الحساسيات المسرحية الجديدة، مثلا، لا تعدو كونها مجرد تأويلات متعددة، ويجب التعاطي معها بالكثير من المتابعة وتفادي الأحكام الجاهزة من قبيل: هذه التجارب هي مجرد نهاذج تعيد إنتاج إبدالات فنية آتية من الغرب الآخر دون مساءلتها...

ومن بين الخيارات الديكولونيالية المتاحة على مستوى الإبداع المسرحي العربي الراهن خيارُ المصالحة مع وجدان الفُرْجة المحلى من جهة، ووضعه في مواجهة دامَّة مع الإبدالات المسرحية الغربية، من جهة أخرى. يبرز هذا النوع من الاحتكاك والخبرة الحسية aesthesis لدى جسد مؤدِّ مقيم على الحدود بين حساسيات فُرْجوية/أدائية تنتمي إلى الشرق والغرب، وهو (أي الاحتكاك) يستشرف آفاق فكّ الارتباط مع النهاذج الأدائية المحلية والأدائيات الغربية من دون الوقوع مجددًا في مآزق "الاختلاف المتوحش". وتُعد الخبرة الحسية aesthesis مجالًا لإبراز الحساسيات المسرحية/الأدائية المغايرة، وتقتضى ضمنيًّا تفكيرًا/إبداعًا عابرًا للحدود عبر التعاطى مع الإبدالين معاً (الغربي والشرقي)، وفي الآن نفسه، إبداع أفق مغاير ومختلف عن كل منهما. ما الذي يبهر الجمهور الألماني، على سبيل المثال، عند مشاهدتهم العروض الأدائية لفنان الأداء اللبناني ربيع مروة؟ أليست قوة الأداء الذي يجمع بين آليات الحكواتي الشرقية والأساليب ما بعد الدرامية التي تزخر بها الساحة المسرحية البرلينية؟ ما الذي يدفع الجمهور الأوروبي إلى التهافت على عروض الكوريوغراف البلجيكي-المغربي سيدي العربي الشرقاوي؟ أليست تلك الخبرة الحسية التي يتمتع بها الشرقاوي وهو يجمع بين الشرق والغرب؟ ما الذي يضحك الفرنسيين والكنديين أثناء مشاهدتهم الكوميديّين المغربيّين جمال الدبوز أو كاد المالح؟ أليست تلك النظرة الثاقبة العابرة للحدود، التي تنظر إلى الثقافة الفرنسية، مثلًا، من منظور "تامغربيت" (ما مِيز الثقافة المغربية) وإلى "تامغربيت" أيضًا من على الحوافّ الفرنسية؟ فتكون المحصلة هي إبداع مختلف يستمد قوته من موقعه البيني المقيم على الحدود. كما يدفعنا التفكير العابر للحدود/النقد المزدوج إلى التأمل في مقتضيات التهجين المعرفي epistemological creolization بوصفه رقصًا على تخوم البَيْنية. لقد غيّر هذا النوع من التفكير شروط الحوار بين الشرق والغرب. وبالرغم من استلهام جزء يسير منه من دريدا Derrida وفوكو Foucault، فإن الاختلافات واضحة أيضًا؛ فالتفكيك نقد تقاربي ينتقد المركزية الغربية من الداخل، على حين يتموقع التفكير العابر للحدود/النقد المزدوج في التخوم الفاصلة/الواصلة بين الحالة الاستعمارية وإزاحتها. ولأن النظريات في ترحال مستمر، فهي تخضع أيضًا لتحولات جوهرية أثناء سيرورة ترحالها بين الأمكنة والأزمنة. ولذا، من الوهم الاعتقاد بأن التفكير العابر للحدود/النقد المزدوج مجرد تكرار لمقولات ونهاذج من التفكيك، ذلك أن صيغة التكرار هاذه تخون النموذج في عدم تشابهها معه. إنه تكرار متجدد. وكما يذكرنا عبد السلام بن عبد العالي قائلًا: "التكرار الذي يفتح المعنى على ما هو غريب عنه".

ومن جانب آخر، عندما نتأمل في مسارات التنظير والنقد المسرحيين نلاحظ ما يأتي: لقد ركز البحث المسرحي الدولي، كما يتجلى في نقاشات الفيدرالية الدولية للبحث المسرحي International Federation for Theatre Research (IFTR) والجمعية الدولية لدراسات الفُرْجة (Performance Studies international (PSi على العالم لفترة طويلة، قبل أن يُخضِع نفسه لتغيير داخلي جذري وصل إلى حد الرّجة. ومن الأسئلة الوجيهة التي طرحها البحث المسرحي الدولي لإعادة النظر في مركزيته، وحاول أن يتقيد بخضمونها هي: أَمِن واجب كل الثقافات -وبخاصة تلك التي عانت من الاستعمار - أن تتبنى السرد الأحادي لتاريخ المسرح الذي فرضته أوروبا على آخرها، أم عليها البحث عن أنجع السبل للمصالحة مع ذاتها الفُرْجوية والغوص عميقًا في الماضي الخاص بها؟ وفي إطار هذا التساؤل دائمًا، هل على كل مَن درس ماضيه أن يسعى جاهدًا، وبشكل جبري، إلى محاولة إعادة إحياء ذلك الماضي، في شكله الماضوي الخالص من جديد؟

عبد السلام بنعبد العالى، كأنك تقول الشيء نفسه (ميلانو: منشورات المتوسط، 2022) ص 8.

لقد بدأت شُعَب المسرح في الجامعات الغربية تعيد النظر في مهامها وأهدافها انطلاقًا من العقدين الأخيرين في القرن العشرين، فقد أدرك حينها أساتذة المسرح أنهم قد أصبحوا منعزلين عن مشهد الفنون الأدائية السريع التحول بفعل تناسج ثقافات الفرْجة والتحولات الطارئة على المسرح بوصفه وسيطًا موسّعًا يستوعب الوسائط الأخرى. وعلى الرغم من اتساع مجال اشتغال مشروع دراسات الفرجة -Grormance Stu فلا يزال بحاجة إلى المزيد من الجهد لتفادي التمركز الأورو-أمريكي، ومع انفتاح الجمعية الدولية لدراسات الفرجة is Psi على أصوات العالم إلا أنها وكما تقول جانيل رينلت Janelle Reinelt الرئيس الأسبق للفيدرالية الدولية للبحث المسرحي IFTR رينلت المسرعي العقد المقبل، ألا وهو محاولاتها الحثيثة حتى تكون دولية بحقً. فلا يزال التناقض قائمًا بين التطلع نحو العالمية والهيمنة الأنجلو-أمريكية على المنظمة "أ. ونستشف إذن من هذه الشهادة أننا، نحن المتموقعين جنوبًا في ظل النظام العالمي الجديد، نحتاج إلى إعادة النظر في "دراسات الفرجة" من موقعنا نحن هنا في الضفة الجنوبية والآن.

### المراجع والمصادر

### باللّغة العربيّة

- إيريكا فيشر ليشته، من مسرح المثاقفة إلى تناسج ثقافات الفرجة، ترجمة وتقديم خالد أمين (طنجة: منشورات المركز الدولي لدراسات الفرجة، 2016
- توماس كون، بنية الانقلابات العلمية، ترجمة سالم يفوت (الدار البيضاء: دار الثقافة،
   الطبعة الأولى، 1992).
- ♦ السردية العربية: تفكيك الخطاب الاستعماري وإعادة تفسير النشأة، بيروت، عمان:
   المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط 1، 2013، جزء 1).

<sup>1</sup> D. Chakrabarty, "Postcoloniality and the Artifice of History," Representations, no. 37, 1992, pp. 1-2.

- ♦ عبد السلام بنعبد العالي، كأنك تقول الشيء نفسه (ميلانو: منشورات المتوسط،
   2022) .
- ◆ عبد الله إبراهيم، المطابقة والاختلاف: المركزية الغربية إشكالية التكون والتمركز حول الذات (الدار البيضاء، بيروت: المركز الثقافي العربي، 1997)،
- ♦ على الراعي، المسرح في الوطن العربي (الكويت: سلسلة عالم المعرفة، ع 248، 1999).
- ♦ فرانز فانون، معذبو الأرض، ترجمة سامي الدروبي وجمال الأتاسي (القاهرة: مدارات للأبحاث والنشى، 2014).
- ♦ محمد يوسف نجم. المسرحية في الأدب العربي الحديث (1847-1914) (بيروت: دار الثقافة، ط1، 1967).
  - ♦ هومي بابا، موقع الثقافة، ترجمة ثائر ديب (المركز الثقافي العربي، )2006.
- يوسف عيدابي. "أحديث خرافة؟!" الهيئة العربية للمسرح (تاريخ الدخول: 20 نونبر
   https://atitheatre.ae (2022).

### باللغات الأجنية

- Abdelkébir Khatibi, "The Decolonization of Arab Sociology". Contemporary North Africa: issues of Development and Integration, edited by Halim Barakat. (London: Croon Helm, 1985).
- Abdelkébir Khatibi, chemin de traverse: essais de sociologie, textes réunis et revus par Sald Nejjar (Rabat: Editions Okad, 2002).
- Achille Mbembe, On the Postcolony (Berkeley, CA: University of California Press, 2001).
- Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, California: Stanford University Press, 1990, 174.
- D. Chakrabarty, "Postcoloniality and the Artifice of History," Representations, no. 37, 1992.
- Daphne P. Lei, Alternative Chinese Opera in the Age of Globalization (Performing Zero) (London: Palgrave Macmillan, 2011).
- Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference, Princeton: Princeton University Press, 2000),
- Edinburgh International Festival. "2011 One Thousand and One Nights Edinburgh In-

- Erika Ficher-Lichte, "Theatre Studies at the Crossroads". Modern Drama: Defining the Field, edited by Ric Knowles, Joanne Tompkins, and W. B. Worthen (Toronto: University of Toronto Press, 2003).
- Eugenio Barba. The Moon Rises from the Ganges: My Journey through Asian Acting Techniques (edited and introduced by LLuis Masgraw). (London: Routledge, 2015).
- Eugenio Braba, The Moon Rises from the Ganges: My Journey through Asian Acting Techniques (N.Y.: Routledge, 2015).
- Homi Bhabha, "Our Neighbours, Ourselves: Contemporary reflections on Survival", Lecture presented at the Hegel Lectures Serriesn Dahlem Humanities Center, Freie Universitat Berlin January 28, 2010, (published in Berlin/New York by Walter de Gruyter GmbH & Co. KG in 2011).
- Homi Bhabha, "The Third Space, Interview with Homi Bhabha". Identity, Community, Culture, Difference, edited by Jonathan Rutherford. (London: Lawrence and Wighart, 1990).
- Homi Bhabha, Interview with Gary Olson and Lynn Worsham, Race, Rhetoric, and The Postcolonial (New York: State University of New York Press, 1999).
- John Willett (editor and translator), Brecht on Theatre: The Development of an Aesthetic (London: Methuen, 1974).
- Karl Marx, "The Future Results of British Rule in India", New-York Daily Tribune, August 8, 1853; reprinted in the New-York Semi-Weekly Tribune, No. 856, August 9, 1853. <a href="http://www.marxists.org/archive/marx/works/1853/07/22.htm">http://www.marxists.org/archive/marx/works/1853/07/22.htm</a>
- Lisa Wolford, Grotowski's Objective Drama Research (Mississipi: University Press of Mississipi, 1996).
- Michel Foucault, The History of Sexuality, Vol 1 (New York: Random House, 1978).
- Mignolo, W. (2009). "Epistemic disobedience, independent thought and decolonial freedom". Theory, Culture & Society, 26(7-8).
- Mignolo, W.. The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial Options (Duke University Press, 2011).
- Patrice Pavis (ed.) The Intercultural Performance Reader (London and New York: Routledge, 1996).
- Peter Brook, The Empty Space (N. Y.: Touchstone, 1995).
- Philip Sadgrove, The Egyptian Theatre in the Nineteenth Century: 1799-1882 (Ithaca: Ithaca Press, 2007..
- Rustom Bharucha, Theatre and the World (New Delhi: Manohar Publications, 1990).

- Shirley Dent, "Interview: Sulayman Al-Bassam," quoted by Graham Holderness and Bryan Loughrey "Arabesque: Shakespeare and Globalisation", in Stan Smith (ed.), Globalisation and its Discontents (Cambridge: The English Association, 2006).
- Sulayman Al-Bassam, Adapting Shakespearean Drama for and in the Middle East: Process and Product (PhD thesis, University of Hertfordshire, 2017).
- Sulayman Al-Bassam, interview with Margaret Litvin, PMLA 129. 4 (2014), 853.
- Walter D. Mignolo, Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton: Princeton University Press, 2012).
- Walter Mignolo, Local Histories/Global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border Thinking (Princeton: Princeton University Press, 2012).



# يين الراهن والممكن؟

### د. الحبيب المبروكي،

### ملخصہ

إن معرفة واقع الاعلام في علاقته بالثقافة، وما برافقها من تحولات متسارعة في ارتباط وثيق بالشباب ومؤسساته وفضاءات استعماله، يحيل إلى منظومة مركبة تتداخل فيها أطرافٌ كثر وتؤثر فيها معطيات مستحدثة مثل التكنولوجيات والوسائط الحديثة، إضافة إلى المحطات والمحامل والمنصات والشبكات وغيرها، وهي مكونات أساسية يتقنها وينجذب إليها الشباب باعتباره وليدها ويحمل بعضا من خصائصها؛ ونعنى هنا بالأساس الجيل الرقمي من الشباب الذي نشأ في ظل العالم السيبراني المؤثر والمتحكم في هذه المنظومات وثقافتها المستحدثة، علما وأن هذه الفضاءات في بنيتها ومورفولجيتها وهندستها قد تشكل عنصرا من عناصر إشعاعها واستقطاب روادها بالأساس، رغم أنها ظاهريا وعمليا لا تستثنى أحدا. كما أن الزمن المرتبط بها يحمل معان ودلالات مختلفة، ترافقه ثقافة تتسع وتوغل في الرمزية، على عكس الاعلام التقليدي الذي ارتبط منظومة لا تستجيب دامًا إلى منطق الجيل الجديد وعصره، إلى جانب عدم إلمامها منطق فعله، وهو ما مكن أن يشكل مشغلا مستقلا بذاته من لدن المهتمين بهذا الشأن. ويعبر هذا عن زاوية أخرى من زوايا التساؤل والاثارة لمعرفة الأسباب الحقيقية، ومدى ملاءمتها مع واقعنا المحلى، في تقاطع مع بقية المؤسسات المجاورة له في الاهتمام والمسؤولية، والمرتبطة معه بقضايا الثقافة، هذا المحمل والرافعة التي تهدّد مسارات التحديث والتكنولوجيا؛ لأنها لم توظف بالقدر الكافي، وظلَّت متكلِّسة وبعيدة عن المسايرة أو هكذا يدعى الساهرون عليها، لأنها لا تعتمد على الصورة وثقافتها الجديدة

الاعلام والثقافة الموجهة للشباب مفارقة ومقاربة

التي اختزلت كل شيء وجعلت الاعلام يتحول إلى حقيقة افتراضية احتمالية، ولم يعد يشكل ركن الثقافة الأساسي. وهي واجهة جديدة عرفت الشعوب الغربية كيف تتعايش معها وتبني جسورا ثابتة تمكنها من الإبقاء على الثقافة الورقية ودعمها بالإلكترونية باعتبارها معطى ثابتا في الزمان، غير أنها ليست كذلك في علاقتها بالمكان، وهي لحظة تاريخية تجعلنا نفقه حقيقة وكنه هذه التحولات وعمق تأثيرها. هذا يعني أنه أصبح من الضروري أن نبني مقاربة أخرى مغايرة تعيدنا إلى الاعلام على أنه مرجع ومدرسة ومجال للتنشئة يأخذك إلى العالم بتفاصيله.

#### **Abstract**

The perception of media reality in its relationship with culture is often very complex. This is an action accompanied by rapid changes, which are in close connection with youth and its institutions; spaces established as a composite system in which numerous actors intervene and intersect. These are influencing by direct phenomena, such as new technologies and the cybernetic world with others more implicit and classic. This presumed system, and its means of communications, can be integrated into alternative media, such as mediation means, supports, platforms, networks and others, of which the youth generation is part of its creation. This wave of media, reflect some of its characteristics, which we call the digital generation or the cyber world, with its new culture that influences and dominates this system and this current culture.

However, the time associated with these means has different meanings and expressions. Which accompanied by a culture that extends and exercised in symbolism, unlike traditional information which is associated with a system that is not always consistent with the logic of action of the new generation and its expectations, as well as the ability to deal with its own logic of action. It is another angle of perception, full of curiosity which aiming to burrow deeply the real reasons and the extent to which it corresponds to our local reality. Being at the intersection with the rest of the neighbouring institutions at the level of attention and responsibility, it is linking to questions of culture as a support and lever that threatens the procedures of modernization and technology.

In fact, the latter did not function sufficiently, it remained crystallized and far from the curiosity and expectations of the new generation. Indeed, it is not in symbiosis with the image as the source of its new culture, which has simplified everything and which has made the media a potential hypothetical reality. It is a new interface, with which Western peoples have been able

to cohabit and manage, through assimilation and reconciliation with the new culture without neglecting the book, which they have saved electronically as a landmark moment in the historical process. This means that it has become necessary to build another proximity, reminds us that it is a source, a school and a place of reconciliation.

#### مقدمة

إن وقع التغيرات والتحولات العالمية والمحلية جعلت عملية المسايرة والمواكبة أمرا مُلحا يفرض نفسه، حتى لا تتسع مسافة الفهم، ولا تزداد أعباء المرافقة لمفاتيح العالم وشروط التطور والرقى فيه، والتي التي مكن اختزالها في الاعلام والثقافة والشباب، باعتبار أن هذه الفئة الاجتماعية والعمرية هي القوة التي ستشكل ملمح الغد ويؤول إليها سلطانه، فإليها المآل الطبيعي لتحمل أعباء مصرها على المستوى الإنساني والتاريخي. وانطلاقا من ذلك وبناء عليه يتجدد النظر في هذه المسألة المركبة والمتحولة؛ أي العلاقة الضمنية والمعلنة بين هذه المفاهيم الثلاثة ما تعكسه من مظاهر وظواهر وتداعيات. ونخص بالذكر في هذا الإطار الاعلام قدمه وحديثه ثابته ومتحوله؛ لما بدا عليه وحوله من لغط وسال فيه من حبر كثير، بين مبشر ونذير، في محاولة لتفكيك بنيته وتشكيلاته الجديدة، وفهم ارتباطاته وتأثراته البينية مع الثقافة والشباب. ذلك أن جُل التداعيات الاجتماعية والسياسية تنطلق منه وتعود إليه. في هذا الإطار العام يُطرح الاعلام باعتباره ظاهرة متشكِّلة وتزداد اتساعا في المضمون، وفي مجموع الفاعلين فيها، حتى بدا ظاهرة منفلتة خارجة عن السيطرة، وهي في ارتباط جدلي وثيق العُرى مع المضامين الثقافية وفي حالة تجاور معها في الاثراء أو الانكماش والانغلاق، وهي أيضا المحمل الاجتماعي والسياسي لكل تجلياتها. غير أننا نعيش اليوم طفرة نوعية وتحولا طوفانيا في أشكال الثقافة المستحدثة في علاقتها بالإعلام الجديد أو البديل أو الالكتروني، وهي ظواهر مترابطة ومتلازمة ارتبطت بفئة الشباب وارتبطت بصفاته وعنفوانه وسرعة تحوله مزاجا وفعلا وقارات.

يجرنا الحديث عند تناولنا مثل هذه المسائل، إلى وقفة مفاهيمية مستوجبة، نظرا لما اتجهت إليه هذه المصطلحات من تطور وتوظيف، وازدادت معه غموضا وقابلية للتأويل والتدقيق، فعند ما يتعلق الأمر بالإعلام فإننا سنجد أنفسنا أمام كم كبير من أنواع الاعلام بين القديم والجديد، يزداد مجاله يوما بعد يوم ويتسع جمهوره وتتعقد مجالاته واستعماله للأدوات والوسائط الجديدة؛ وهي وسائل يتوجه بها إلى جماهير بعينها وفئات عمرية أو اجتماعية بذواتها، ويعتمد على طرائق وأدوات متغايرة حسب التطور التكنولوجي والحاجة المتجددة، لذلك وفي هذا الصدد يمكن أن نتحدث عن الاعلام الذي ارتبط بالشباب والذي يراد به ويقصد من ورائه الاهتمام بقضايا شبابية والاقتراب أكثر ما يمكن من اهتماماته ومشاغله والتعبير عنها بأصدق تعبير.

### الطرح الاشكالي

عن أي إعلام نتحدث اليوم وأي ثقافة مرافقة له، ومن هم الشباب الذين نعني؟

### الأسئلة التوجيهية

- عن أي شباب نتحدث ونتوجه إليه بالخطاب؟ وما هي الأدوات المستحدثة والمستجدة التي رافقت سيماتهم وتجلياتهم المعبرة عن عصرهم؟
- هل عكن لهذه الفئة العمرية ذات الخصائص الاجتماعية والقدرات الذهنية والفيزيولوجية أن تختص دون غيرها بالاهتمام بإعلام الشباب؟
- هل هذا الاعلام وهذا الشباب هو جيل أم فئة أم عقلية أم أنه مجرد مفهوم يطلق على هذا التصنيف السوسيولوجي، أم هو تعبير ومفاهيم مرافقة له ورؤية مخصوصة للعالم وقضاياه الاجتماعية؟
- كما أننا أمام نفس الغموض والتشكل المائع لمفهوم الثقافة، فعن أي ثقافة نتكلم وما هي طبيعة علاقتها بالإعلام؟
- هل تمكن الشباب في هذا السياق من تجسير ثقافة خاصة به تختزل رؤيته الاتصالية والاعلامية؟

### الإطار المفاهيمي

الاعلام التقليدي-الاعلام البديل-الثقافة-الشباب – المقاربة المرافقة

#### 1. متابعة مفاهيمية وعرفانية

تُعبّر هذه التساؤلات السابقة عن المحاولة التي سنسعى من خلالها إلى بناء مجالات الممكن والراهن للإعلام والثقافة الموجهة للشباب، باعتبارها مقاربة تفترض أرضية مشتركة حول عملية التجسير بين هذه المفاهيم ما هي حقول ومجالات معرفية، ورصيد يستحق منا مَشّيا منهجيا طيعا وملامًا حتى يوصلنا إلى بناء متن متوازن وثرى يستجيب لمختلف التساؤلات المطروحة بخلفية مفاهيمية وتحليلية متناسقة ومتكاملة. ونعلم يقينا أن هذا المحور ليس مستحدثا ولا مبتكرا، بل هو أحد المواضيع التي عرفت كمًّا من الدراسات المتخصّصة في مجالات معرفية عديدة، غير أنّها لا تزال تحدياتها راهنية وفي حاجة إلى إعادة البحث والنظر فيها، لأنها قابلة للتأثر بواقع التحولات الاجتماعية وسرعة الاستجابة لمتغيراتها التي تُسدلها على فهمها وردة فعلها وكيفية تموقعها داخل هذه المعادلة، من خلال إسدالها لبوسا نطلق عليه في الغالب المسألة الشبابية أو الثقافة، لها خلفيتها الفئوية أو الطبقية أو التراتبية الاجتماعية والمجالية وغيرها. لذلك بدت هذه المقاربة المشكّلة لمفارقة الاعلام والثقافة الموجه للشباب في حاجة أكيدة إلى مراجعة في مستوى المفاهيم أولا كي ترافقها وتؤثثها، لأن الاعلام مكون ثقافي وآلية تصنع وتشكّل الثقافة وأداة توجه أو تبنى أو ترسّخ فكرا وسلوكا وممارسات، وهي عملية مركبّة ومعقّدة متعدّدة الأبعاد، يتم اعتمادها إما لفائدة الشباب أو أن يفعل فيها بصفته الفئوية أو الذهنية أو الأيديولوجية. هذه الثقافة إذا، باعتبارها مكوّن وآلية وبنية، هي متن هذه المحاولة التي نسعى إلى تناولها، لأنها مقاربة تنبني وتتأسس وتهدف أيضا إلى تحقيق غايات تستجيب لحاجياتها الاجتماعية والسياسية والحضارية، كما أننا نريد من خلالها إعادة النظر لهذه المسألة باعتبارها أيضا متجددة وتستوجب أدوات وآليات تتلاءم معها. وعليه، فإننا ننشد من خلال هذا المقال محاولة الإلمام بها وتسليط الضوء على الثابت والمتحول فيها، وماهى القطائع التي تستوجبها الانتقالات الاجتماعية والمتغيرات العالمية؟ تعتبر هذه المفاهيم والمصطلحات التي يسند لها جملة من المعاني تتراوح بين الرمزي والمجرد والفلسفي والديني والاجتماعي، دلالات يتسع حولها الاختلاف وتعيقنا القدرة على الإلمام بها، لأنها لا تهب نفسها للفهم بيسر وترتبط بسياقاتها أو بخلفية الفاعلين فيها، كما أنها مفاهيم تشترك جميعها في الثراء والتنوع وخاصة صعوبة بناء تمثلات مشتركة ومتجانسة حولها (الاعلام والثقافة والشباب)، خلال المراحل الجيلية أو الحقب الزمنية أو من خلال المعنى المعتمد عبر الحضارات المتواترة.

لذا كان لزاما علينا أن نبدأ بمفهوم الثقافة الذي عرفناه من خلال الإرث الثقافي organicisme والفلسفي مفهوما محافظا مرتبطا بأفكار عن الاجماع والعضوانية organicisme ذلك أنه قد عرف تغييرا شاملا مثلما يحدده التحليل الاجتماعي للثقافة تتراوح بين تحديدات حداثية وأخرى ما بعد حداثية.1 وبناء على أنها عبارة لاتينية أخذها الانجليز عن الألمان الذين استعاروها من الفرنسيين، تعتبر الثقافة من المفاهيم التي يعتبرها علماء الأنثروبولوجيا والسوسيولوجيا حجر الأساس للعضوية الاجتماعية، كما اعتبرها الفكر الأنثروبولوجي طريقا متكاملا للحياة "الكل المركب" حسب تايلور، وقد عبر على ذلك من خلال ما أطلق عليه "بالمعرفة والمعتقد والفن والقانون والأخلاق والتقاليد وغير ذلك من القدرات العادات ..."2. في حين اكتفى كل من ماركس وإنجلز بالإشارة والمجتمع ل"رايون وليامز" الذي استعان بأسلافه بأن الثقافة هي نتاج أزمة في التفكير الديني.4 وهنا يمكن أن نقع في خطأ كما يبين ذلك "اليوت فريدسن" Eliot Freidson عالم الاجتماع الامريكي بأنه يجب أن ننظر إلى الدين والثقافة باعتبارهما متماهيتان، وأن الثقافة تختزل الدين.5

مايكل دينينق، ترجمة أسامة الغزولي، عالم المعرفة عدد 401 يونيو 2013، ص 104.

ي نفس المرجع ص 106.

نفس المرجع ص 107

<sup>4</sup> Raymond Williams, sous la direction de Jean François Coté et Anouk Belanger, les sciences de la culture, sociologie contemporaine, Pul, Paris, p21.

<sup>5</sup> Raymond Williams, Op Cit, p24.

هكذا تتشكل الفكرة الحداثية عن الثقافية كعالم مجرد من الروحانيات المعمّمة. وقد أثّر الارث اليساري في فكر "قرامشي" و"لوكاتش" التي ترى في الثقافة معطى بالغ الاختلاف والتجريد. لتأتي على إثرها البنيوية وتعطي نظرة موسعة للثقافة في علاقتها بثقافة المجتمع التي يمكن أن تدعوها نظريات التحليل السوسيولوجي للثقافة. يظل مطروحا في هذا الإطار علاقة الثقافة بالإعلام هل أنها مشكلة له أم أنها نتاج لاختياراته وتوجهاته وسيروراته؟ هذه الأسئلة وغيرها تظل شديدة الحضور على اعتبار ارتباطها الجدلي الذي يأبي الانفصال إلا بالاعتماد على مؤشرات ومحددات منهجية دقيقة التوجيه.

فما هي الأدوار الجديدة للإعلام اليوم في علاقته بالثقافة وتطوير مجالاتها خاصة الشبابية منها؟

وهل ما زال للثقافة دور جوهري وريادي في توجيه وبناء المجتمع وتطوره في وجود بدائل ومسالك اتصالية مُوسعة التشكل؟

وهل غياب التفاعل بين الشباب والمجتمع عبر الإعلام يحد من إمكانية تطوير الميدان الثقافي؟

### 2. الروابط الممكنة بين الاعلام والثقافة

يتعين الإشارة إلى أن العلاقة بين الإعلام والثقافة في الأصل علاقة تقوم على التفاعل والتكامل المتغير. بيد أنه في ظل تراجع منسوب أنواع الثقافات التقليدية وفاعليتها، أضحت وسائل الإعلام البديلة، (والمقصود بها كل اشكال التواصل الالكتروني والافتراضي والرقمي من وسائط ومنصات وشبكات وما تناسل منها شكلا أو مضمونا) الآلية الرئيسة في التأثير على عقول الافراد والتوجهات الفكرية للجماعات البشرية والشابة منها، نظرا لولعها وامتلاكها لقدرات تكاد تكون فطرية في التفاعل والتحكم والتملك لكل ثناياها وتعقيداتها ومتاهاتها وتحولاتها الحينية وتداخل المتفاعلين فيها ومسالك فهمهم والاقتراب منهم، وبناء جسور معهم أو صدهم، وهي آلية ظلت حكرا لدى هذه الفئة وامتيازا

لا يقدر غيرهم منافستهم فيه وهنا المعضلة، حيث أنهم يمتلكونها ويستحقون التفرد بها غير أنهم لا يمتلكون ناصية أمرها ومآلاتها ومخرجاتها، ويظل الشباب مُسلِّما لكل تداعياتها التي تنفصل وتتباعد عن تصريف شأنه، وهنا لحظة الحيرة والعجز، إذ تظل أحد الالغاز التي يروم إلى فهمها وافتكاك طلاسمها بصفته أحد مكوناتها وفاعليها ومدركي أغوارها ومؤسسي لغتها وباعثي مشاغلها، وهي مسألة تستوجب أكثر من بحث وتقصي لمعرفة طبيعة هذه القطيعة الفجائية التي تتنزل في سياق جملة القطائع الأخرى التي ما فتئ يكون ضحيتها خلال سيرورة تنشئته، ولعل وسائل الاعلام التقليدية أحد سيروراتها التي عمقت تكريسها وأسرته في قوالب غطية لا تزيده الا غربة في ظل الهشاشة الديمقراطية المعممة.

في هذا الإطار تتنزل وسائل الإعلام والاتصال الحديثة بصفتها عاملا حاسما في تأكيد ما يسمى بالذاتية الثقافية، أو ما يمكن تسميته بالثقافة الجيلية أو الفئوية وإبراز مضامينها، وتعزيز روابط المجتمع حيال مختلف القضايا التي تواجه مصير هذا المجتمع وهويته، وهنا يتنزل فهمنا للشباب باعتبارهم مكونا يتضمن كل التناقضات ولا يدرك الا من خلال مساحة من الثقافة التسامحية وغير النمطية والاسقاطية، تدرك من داخل فضاء هذا الجيل. فهل استطاع التمكن من مواجهة الاستلاب والانغلاق وأدرك طبيعة الثقافة الاستهلاكية السائدة والمفروضة، ومقاومة كل أوجه الالتفاف على الخصوصيات الثقافية المحلية؟ أم أن لهم استراتيجيات مدركة ينشدون من خلالها معالجة قضاياهم برؤية مغايرة تتسم بالبرود المقلق وبالعقل الموغل في الاختلاف الذي لا يمكن التسليم بنهاياته ومآلاته، أم أنه تمثل إيلافي بين مكونات تبدو مفارقات بعقلية تجميعية تتجاوز التصنيفات الدغمائية والخندقة الأيديولوجية؟

### 1.2 - الاعلام بين القديم والجديد

لعله كان من البديهي أن يضطلع الإعلام التقليدي أو الكلاسيكي باعتباره وسيطا في تعميم مختلف ضروب الثقافة، فضلا عن إسهامه في التعريف بالثقافات المتعددة والتقريب في نفس الوقت فيما بينها، انطلاقا من التأثير المتبادل القائم ما بين الثقافة والاعلام، هذا الأخير الذي يقوم بتشكيل الرأي العام وتوجيهه وفي نشر الأفكار وفي إغناء وتسويق ونشر واستثمار الروافد الثقافية في الصناعة الثقافية.

إن كل الاشكال الاتصالية والإعلامية المستحدثة الرقمية والالكترونية والافتراضية والشبكية ومختلف المسميات الأخرى المشتقة منها عرفت انتشارا سريعا غير مسبوق، بل هي طفرة اختزلت الزمان والمكان وخرجت عن سياق السيرورات المتعارفة وأنتجت أنساقا جديدة، وانبنت عنها ذائقة مرافقة لها وسبقت كل التوقعات الممكنة، لأنها لامست كل الأجيال والفئات وتوغلت في تثبيت قطيعة أخرى على مستوى المنظومة والمضمون، وجعلت الافراد يزدادون هروبا نحو مزيد من الفردانية الاختيارية فيما مكن أن يسمى بالاجتماع الافتراضي والتعاضد الموهوم، إذ أعطى ملكوتَ كيفية التعامل معها، وسلّم أمره لها، حتى بدت أولوية مقدّسة وحاجة أكيدة جديدة على ما افترضه هرم "ماسلو" في الحاجيات الأساسية وتحوّلت إلى شبه معابد وصنميات تعتمد على بوابات وكهنوت يختلقونها في مخيالهم ويستلذون بالتعامل معها والوفاء لقداستها دون كلل ولا ملل غير مشروط ولا مقنن، يهرعون إلى الاستضلال بوحيها وإلهامها وعلمها وما تبثه فيهم، مسلّمين غير كارهين ومعتنقين لكل ما تمدهم به دون تحفظ أو ربما وفق مقاييس أخرى غير التي تعودنا عليها بين الممكن والمدرك والمخيال، يلجون إليها بآليات الممكن والمحتمل ويردفونها بقدرة القياس والانتقاء المستمد مما اكتسبوه منها، فلا تتوغل إلى أعماقهم بما يدركه الجيل الورقي من إدراج عمل ذهني مرتبط بمنظومة معينة يستمد بعض آلياتها وقيمها دون مقاومة.

هذا الجيل من الشباب لا يعيش مع التقنيات الحديثة وهما مطلقا، بل يخضعها إلى آلياته القياسية ومدركاته الافتراضية حتى جسّر العلاقة بينه وبين الواقع فلا يتوهمها بل يحولها إلى ملك له بين هذا وذاك مدركات القدرة على التحكم في منظومته التي هي امتداد له، أو هكذا ارتأى وليس بالضرورة انعكاسا للواقع الذي يرى فيه إما عجزا على احتوائه أو رفضا لمضامينه أو تحقيرا لمكانته، وبالتالي فهو هروب ومسلك آمن بالنسبة

له وملاذٌ يتحكم فيه دون وصاية ولا هيمنة إلا للنظومته التي بنى معها توافقات وجسّر معها مسالك للتبادل والأخذ والعطاء، بل هو ما يأتينا عبر أنساقه ومؤثراته وأدواته دون كلل ولا ملل لا ندرك مستقرها ولا منتهاها.

#### 2.2 - التداعيات المرافقة للتحولات

كما أحدثت هذه المنظومة تغييرات نوعية لم تقتصر على الممارسات والعلاقات وطرق الإنتاج وتغيير الأولويات، بل غيرت تمثلاتنا وأنساقنا الزمنية وأثرت على خياراتنا وفق ما يتلاءم مع أولوياتها المستجدة. إن هذه المقاربة المستجدة أملت علينا أيضا إيقاعا يبدو في ظاهره يتسم بالرتابة والتكلِّس، غير أنه في واقعه يعج بالحركية والتدفق والتسارع والحركة، أي أنه عالم خارج على مبدأ الانغلاق والثبوت، وحوّلت مقتضاه الأشياء والحقائق والمسلمات، إلى مجرد إمكانيات وفرضيات ضمن أخرى متعددة. هذا ما حوّل وأثّر ومزّق وأرعب كل المكونات القديمة، وكل الروابط التي خلناها في منأى عن الاهتزازات. تحولت العلاقات داخل الأسرة ومع ذوى القربي إلى روابط مجردة ونسبية وغير ذات أولوية، وتضخمت معها الأنا وازدادت معها النرجسية والأنوية مقابل التضامن والتآزر والتكافل الذي كان سائدا، ورافقتها مرجعيات مدعمة لها، فكانت المضامين والمحتويات الإعلامية والمنصّات الالكترونية والشبكات الافتراضية أحد المحامل التي سرّعت هذا النسق وعمّقت معها ثقافة جديدة قريبة من ثقافة السوق والبضاعة والتشيىء، وتحولت مقتضاها هجرة في اتجاه واحد بلا أسف ولا نظر إلى الخلف، وبلا حنين ولا تعلُّق ماض لا ينتمون إليه، ثقافة يبدو أنها غيبت البعد القيمي وحوّلت الرهان نحو ضرورة تحقيق أهداف الذات أولا، بعيدا عن كل رهان آخر، وهو اكتمال لثقافة المجتمع المتذرذر على حساب المجتمع المتجانس والمتعاضد والمتكامل.

هذه الوسائط بما كرسته من ثقافة جديدة أثرت على تمثلات الشباب في التعامل مع الزمن والمحيط الاجتماعي والقرابات وحتى مع الأبوين، بل فرضت عليهم تصنيفا مستمدا ومستندا على بلوغ المتعة الذاتية والرغبة في تحقيق مكونات عالمه الذي يزداد اتساعا داخل هذا الانغلاق النسقي، ويزداد انشغالا بمواضيع ومضامين قد تبدو كلها

فراغا خالٍ من الجدية، أو هكذا يفسرها جيل الكهول، وحورت المدركات والمصادر والمرجعيات وعمّمت دائرة التسليم بأنها منظومة تتعالى عن التصنيف أو التشكيك أو المراجعة، وتحولت إلى ثقافة تتشكّل وتتسع وتضخ مفاهيمها ومقاييسها، وتتحول إلى مرجعية أساسية، باعتبارها مكونا من مكونات أنساقه الذهنية والذوقية والادراكية، هذا الجيل وهؤلاء الشباب اختزلوا تسارع منظوماتهم المرجعية وتحولوا معها إلى كائنات رافضة وغاضبة وقلِقة، يستعجلون مصائرهم وحولوا معها الواقع إلى امتداد لمنظورهم الافتراضي، وتداخلت معهم الأنساق وأنتجوا ثقافة تتشكل وتتسع وهو ما يسمونه بصفتهم جيلا وفئة "بالأنا القادر بذاته" وأصبح بالتالي مبدأ التحوّل مكون أساسي في تركيبتهم، وإن بدا مبررا على المستوى النفسي والانفعالي والفيزيولوجي الذي يعيشونها فعليا، وتحول السعي والبحث بلا كلل نحو مآلات آمنة تُؤمّن لهم الاستقرار والرضى والسكينة الوجدانية والانفعالية، وقبولهم بما هم عليه من مزاجية واختلاف بعيدا عن كل ما هو مسلّمات وأنماط عرفتها المجتمعات على أنها دائرة التنشئة والانتماء و الدربة والهوبة.

#### 3. المنظومة الجديدة ومآلاتها

داخل هذا الواقع الجديد والمتشكل دون اكتمال، أدركنا أننا أمام سيل جارف منفلت عن السيطرة، لأننا انجررنا إلى هذه المنظومة بثقافتها التي تتسع انجرارا، وصار فعلها فينا على اختلاف فئاتنا العمرية، وتحولت إلى أسواق للبيع والشراء، وانزاحت معها العلاقات وتغيرت صيغتها، وبدا لنا بروز مؤسسات بديلة تكتسح كل المجالات دون تمايز أو تردد، فتحولت إلى سوق للتسويق والترويج والترويح والرهانات السياسية والانتخابية، وشُدّت لها الاعناق وأصبحت تَسلك كل مسلك، وهو ما جعل الشباب يكونون سباقين إليها، لأنهم قد أدركوا هذه القيمة منذ بواكيرها، وفهموا أنها ستتحول إلى أحد الرهانات المفصلية في كل شيء. أما التعامل معها بالنسبة للأجيال غير الرقمية والكلاسيكية والتي تربت على منظومة إعلامية مختلفة وعرفت ثقافة متعالية وشاملة، فأنها ظلّت مترددة تراوح المكان، وأجلت الحسم فيها، وتسارعت معها الاحداث، وعرفنا

معها قطائع في أكثر من حقل وقطاع ومجال، حتى تأخر وقت أخذ القرار وافتكت منا المبادرة، لأننا استرضيناها وسيلة سهلة ومريحة توفر لنا المتعة والاخبار والسفر والتفاعل والقدرة على تحقيق ما عجزنا عنه داخل الأسرة أو الجماعة، وهي أقربها إلى ملامح جيل الشباب وصورة عاكسة لثقافته، وأقدر أن النية اتجهت إلى إمكانية الالتفاف عليها وتوظيفها بشكل ما، وهو أقل التداعيات الممكنة لمخرجاتها التي عشناها برؤاها وأصلامها.

#### 4. امتدادات الثقافة البديلة وتداعياتها

امتدت هذه الثقافة البديلة إلى الميدان المعرفي والأكاديمي وتحول بعضها إلى وسيلة بحث وبعضها الآخر إلى لغة تدريس وآلية بيداغوجية ومحمل تكنولوجي يعتد به. هذا التطور التكنولوجي أدى إلى إثارة التفكير في غط مزدوج يتعلق بالتقنية والدراسات الثقافية، انطلاقا من أن الرقمي أضحى مجالا تتعايش من خلاله المنتجات الثقافية على اختلافها مع الأقطاب التكنولوجية، كما ذهب إليه الفرنسي "ريمى ريفيل" Rémy على اختلافها مع الأقطاب التكنولوجية، كما ذهب إليه الفرنسي والصحافة والإنترنيت في كتابه الثورة الرقمية، ثورة ثقافية؟ الذي أثار فيه الانتباه إلى أننا اليوم أمام صناعة ثالثة، مرتبطة بتنمية تكنولوجيا الإعلام والتواصل، وذلك بعد ثورة صناعية أولى ارتكزت على تطور الآلة البخارية والسكة الحديدية، ثم ثورة ثانية اعتمدت على استغلال الكهرباء والبترول. أ

يتعين في هذا المستوى من التحليل ملاحظة تأثيرات التكنولوجيا الرقمية على عوالم الثقافة حسب آراء أخرى، في الوقت الذي تؤدى كذلك سهولة الوصول إلى المضامين الثقافية وانتشار المواقع الإخبارية، وتوسيع متابعة الموسوعات الجديدة عبر الواب، وتعدد المنابر لتداول المضامين؛ إلى تفاعل كبير بين الخبراء والأفراد العاديين، وبين المهنيين والهواة، وهو تحول يساهم في إعادة التشكيل الثقافي. فالتكنولوجيات الرقمية، لا سيما

<sup>1</sup> Rémy Rieffel, Révolution numérique, révolution culturelle ?, Gallimard, Paris, 2014, 348 p. Diffusion numérique : 3 octobre 2014, https://id.erudit.org/iderudit/1052434ar

في الميدان الثقافي، ليست سوى انعكاس للاستعمال الذي يقوم به المرء، ولا يمكن أن تحلل بمعزل عن الفاعلين الذين يمتلكونها، كما أنها لم تضع حدا لعدم المساواة فيما يتعلق بالاستخدام، ولم تخفف من سوء التفاهم بين البشر ولم تقلص بتاتا النزاعات، ولكنها وسعت بشكل ملموس إطار الزمان والمكان، ووفرت وصولا في ذات الآن غير محدود إلى المعارف، ورفعت من القدرة على التبادل والمشاركة، وأضحت بالتالي التكنولوجيا الرقمية، وسيلة للتحرر والهيمنة في الوقت نفسه، دون الإشارة إلى ما تخفيه من تحديات للذات البشرية على حساب سيطرة الذكاء الاصطناعي باعتباره خطوة إلى الأمام لا نمتلك للذات البشرية على حساب سيطرة المكنة والمعمّمة بيد البشرية جمعاء وهو ما تعيشه للجتمعات اليوم.

فهل نشهد قطيعة ثقافية مع الممارسات السابقة أو ببساطة مرورا تدريجيا من تشكيل ثقافي إلى آخر، أم أن الفاعلين المهيمنين على السوق يكتفون في الغالب بتعدد الناشرين للمواد الثقافية من دون التشبث حقا بتعزيز شكل جديد من الإبداع كما كتب "رعي ريفيل" Rémy Rieffel الذي استدلّ على ذلك من خلال الدراسات الأخيرة حول استعمالات الإنترنيت من لدن الفرنسين، توحي بأنهم يأخذون توجها مغايرا في العوامل الثقافية الموجودة أصلا، وأنهم لم يغيروا حتى مراكز الاهتمام بدل من تجديدها، على الرغم من أن الرقمي وسّع أشكال الابداع ( محتويات ومضامين جديدة)، لكنه زلزل وأربك طرق الكتابة والقراءة بالنسبة للبعض

لقد تحول "الزمن الرقمي" بما هو زمن الأنساق البديلة والمحامل والمنصات والشبكات المتزايدة، تحول معه الإعلام، من سلطة رابعة إلى سلطة مسيطرة وأصبح الشباب بفضل ما يمتلكوه من طاقات كامنة لسلطانها ساعون لتوسيعها، وهو ما يسرع بتحولها إلى السلطة الأولى، بوظائف ورهانات جديدة، وذلك منذ أن غزت العولمة جميع القطاعات بما فيها وسائل الإعلام، والصناعات الثقافية بصفة عامة، وتحول بذلك الفضاء العمومي بفضل التوسّع الهائل والسريع في مجال تكنولوجيا الاتصال، إلى فضاء

<sup>1</sup> Rémy Rieffel, Révolution numérique, révolution culturelle ?, 352 p. Op cit, Diffusion numérique : 3 octo-bre 2014, https://id.erudit.org/iderudit/1052434ar

إعلامي، بلغة المفكر الألماني "يرغن هابرماس"، Jürgen Habermas إذ يشكل الإعلام داخله غوذج التواصل الطاغي الذي يمارس هيمنة شبه مباشرة على إنتاج المعنى، وعلى مختلف التمثلات الاجتماعية والجماعية للواقع، وهو ما يساهم في تغذية هذه الثقافة الوليدة الموسوعية التي تستغل كل مخرجات هذه المنظومة وفاعليها.

أضحى واضحا في عالم اليوم أن الإعلام بتأثيراته المباشرة على طريقة تمثلنا للعالم يساهم في تحكمه، بشكل ما في الواقع، وبالتالي بسط سيطرته على مختلف مناحيه، وهو ما جعل علاقاتنا بهذا العالم لا تتم وفق تجربتنا المباشرة، بل تتم وفق الرؤية الجاهزة التي يقدمها لنا الإعلام، عبر أصنافه المتعددة والمتنوعة، أي عبر وسائط ومعايير من ابتكاره، يسعى إلى إدماجها في المجتمع، بل ويجعلها منسجمة ومتناغمة معه حسب ما يراه البعض من الباحثين.

نسعى من خلال هذه الدراسة إلى تأطير الجدل الدائر والمتنامي في الحقل الأكاديمي والمهني حول تداخل العلاقة بين كلً من ظاهرة الإعلام التقليدي والإعلام الجديد الذي يطلق عليه الاعلام البديل في سياق تحدُّد الإعلام الاجتماعي وشبكاته. ويبدو أن هذا المبحث بات أسير أحكام الاستخدام المتنامي لكل ما له صلة بتكنولوجيات التواصل اليومي والفردي وفي تجاهل ظاهر لدور الفاعل الاجتماعي والاقتصادي والسياسي والثقافي، خاصة أن الوصم الاجتماعي ارتبط بفئة الشباب وما لها من قدرات لا محدودة في توظيف هذه الطفرة الإعلامية والتعامل معها.

إن جدلية العلاقة بين الإعلام التقليدي، مُجَسَّدًا في ظاهرة الصحافة، والإعلام الجديد، الذي هو في الأصل سليل ظاهرة اندماج التقنية مع حاجات الاستخدام البشري المعاصر

Jürgen Habermas, L'espace public, Paris, Payot, 1992 (1 ère édition, 1962), notamment le chapitre V « Transformation des structures sociales de la sphère publique » ; voir également pour la France (et en partie généralisable aux autres sociétés européennes), Antoine Prost, « Frontières et espaces du privés », dans Philippe Ariès, Georges Duby (dir.), Histoire de la vie privée. De la Première Guerre mondiale à nos jours, Paris, Seuil, 1987, p. 13-155.

مال المحافظ، الاعلام والثقافة وجهان لعملة واحدة، الأحد 24 يناير 2021 | 11:03، مداخلة في ندوة" أي دور للإعلام في الصناعة الثقافية" نظمتها جمعية ملتقى الشباب للتنمية الخميس 21 يناير 2021

في مجالات الاتصال، أَعْقَدُ من أن يُحْسَم السِّجال حولها بتوسُّل خطاب النهايات مدخلًا للفهم والتفسير. فبالعودة إلى ظاهرة الصحافة، كما وصفها 'توكفيل" Tocqueville عام 1835 عندما قال: "إن الاعتقاد بأن الصحف لا تخدم إلا تأمين الحرية ينتقص من أهميتها فهي تحافظ على الحضارة." تتأكد تقاطعات هذه الظاهرة مع مسار التطور الإنساني منذ نشأتها إلى اليوم. إن ظاهرة الانفلات الاستخداماتي للصحافة اليوم، وبحكم التراكم الوظيفي للإعلام الاجتماعي وشبكاته، تستدعي ضرورة البحث عن حدود لهذه الظاهرة والتي لا يمكن أن تكون، ومهما حررتها التقنية، إلا حدودا فكرية ومعرفية وحصيلة جهد وبحث جماعي وليس مغامرة فردية.

هل يمكن القول أيضًا بأن فوارق الاتصال والإعلام باتت ضئيلة؟ فنحن أمام إعلام اجتماعي يحمل في المتعادي في داخله تواصلًا اجتماعيًّا ونحن أيضًا أمام اتصال اجتماعي يحمل في داخله إعلامًا اجتماعيًّا.

ساد الاعتقاد منذ العشرية الأخيرة أن تحولات جوهرية ستأتي على كل أشكال وسائل الاعلام التقليدية وأنها سوف لن تقدر على مسايرة التغيرات المتتالية والمتسارعة وما يرافقها من آليات وأنساق وثقافة تتشكل يوما بعد يوم، أو أنها ستنهي الصحافة الورقية باعتبارها أقدم أشكال الاتصال وأكثرها انتشارا، وبعضهم ذهب إلى تحديد نهايات محتومة لها أقصاها لا يتجاوز سنة 2040 هي السنة التي معها ستكون الصحافة المكتوبة قد انقرضت كليًّا. يمكن وصف مثل هذا الخطاب بخطاب النهايات، أو ما يسميه السوسيولوجي الكندي Alain Tuffler بالقفزة الابستيمولوجية، وهي مرحلة فاصلة بين مرحلتين وتمثلين لكل منهما ما قبله وما بعده، فحالات التدفق الإعلامي البديل في شكل تموجات متلاطمة توحي بنهاية منظومة الصحافة الورقية التي سحبت منها كل إمكانيات المنافسة والسباق والرهان، وأصبح من البديهي إعلان نهاياتها وما

<sup>1</sup> Jean-Louis Benoît, "Tocqueville et la presse : presse, opinion publique et démocratie". http://dx.doi.org/doi:10.1522/030166782

Texte d'une conférence faite à l'École de journalisme, de l'Université de Marseille le 3 avril 2009.

نفس المرجع الالكتروني.

سيظل منها فهو فقط مصدر رسمي يمول بالكامل ولا ينشد الربحية ولا المنافسة على الانتشار الإعلامي المعهود، غير أن هذا لم يحصل وإلى اليوم ما زالت تُوَسَّس صحفٌ وتُبعَت مجلات في كل أرجاء الأرض، وتُوَسَّس كذلك تليفزيونات وإذاعات وبأموال طائلة وبجمهور متعطش، وما هو باق هو حاجة الناس الدائمة إلى الصحافة من أخبار وآراء. إن التمسك بخطاب النهايات عجز عن تفسير الجديد الذي سيحل محلَّ القديم المنتهي، فيكفينا عناء في تفسير تحولات المشهد الصحفي القول: إن الصحافة ستنتهي حتى نُفَسِّر صلابة فكرة الإعلام الجديد والإعلام الاجتماعي وشبكاته. إذن، هل يصح القول بأن خطاب النهايات لشرح الإعلام الجديد وحالات التموقع التي تعيشها الميديا هو عبارة عن مظهر من مظاهر خطاب الأيديولوجيا الذي يريد أن يستحوذ فكريًا على مبحث عن مظهر من مظاهر خطاب الأيديولوجيا الذي يريد أن يستحوذ فكريًا على مبحث كل تلك التحولات؟ إن خطاب النهايات تبسيط علمي وجب التذكير بمحاذيره ومن أثر تشوُّهاته الابستيمولوجية على السرديات الكبرى في علوم الإعلام والاتصال ونحن في تشوُّهاته الابستيمولوجية على السرديات الكبرى في علوم الإعلام والاتصال ونحن في مداية هذا المحث.

هذا ما يبرر الرؤية الشبابية للعمل الإعلامي التي تفترض التجديد والتطوير الدائم، فالتجدد المتسارع للعمل الإعلامي الإلكتروني يتعارض مع كل اشكال الضبط والتحديد والصندقة القديمة للإعلام، فمع وجود مواقع التواصل الاجتماعي كالفيس بوك واليوتيوب والتويتر وغيرها، هذه المواقع المتطورة والمتجددة بشكل دائم، يغدو من الصعب جداً لأي قانون إعلامي أن يواكبها، حيث يحرص القائمون على تلك المواقع على إضافة خيارات الكترونية تطويرية لها وبشكل دوري بما يتيح مشاركة أكبر وأكثر فاعلية لمستخدميها، وهنا تبدو عملية صياغة القوانين عاجزة أمام هذا التطور المتسارع، في حين ظل المكتوب الالكتروني لا يعبر إلى نفس الهدف والغاية، بل هي فرص متساوية في عالم تسوده فوضى منتظمة وفق نسق ومنطق مغاير لا يستجيب إلى التقنين الإعلامي التقليدي، وعليك أن تبحث داخل هذه السلة المشتركة ما يستجيب لانتظاراتك الفردية، هذا العماد الأساس للنظرية الإعلامية. ولكن ومع تطور وسائل الإعلام وانبثاق ثورة التقانة تغيرت المعادلة،

وأصبحت متاحة تماماً مع التنوع الإعلامي المتلاحق. وهو ما يسميه ابن خلدون بالنشأة المستأنفة، أي أنها عملية ميلاد للجديد من رحم القديم، لأن هذه المقولة لا تحمل فكرة القطائع بل ترى فيها استمرارية باطنة وخفية وكامنة. تتطلب من مستخدمها الأول الرغبة والإرادة لتعلم مداخلها وأزقتها، وتتطلب منه المهارة العالية المكتسبة من خلال استخدامها لتجاوز كل العقبات الموجودة فيها، وتلك الخاصيتان تتوفران عند الشباب، شباب العقل والعمر. إعلام التقانة والانترنت، ساحة مشرعة أمام الجميع، مما يكسبها مساحة للتنويع والتطوير الإعلامي من جهة، ومساحة للفوضى الإعلامية من جهة ثانية ولنا في هذا أمثلة عديدة.

#### الخاتمية

حاولنا من خلال هذه الدراسة تأطير الجدل الدائر والمتنامي في الحقل الأكاديمي والمهني حول تداخل العلاقة بين كلً من ظاهرة الإعلام التقليدي والإعلام الجديد في علاقته بفئة الشباب، وهو ما يطلق عليه بالإعلام البديل في سياق تحدُّد الإعلام الاجتماعي وشبكاته. ويبدو أن هذا المبحث بات أسير أحكام الاستخدام المتنامي لكل ما له صلة بتكنولوجيات التواصل اليومي والفردي وفي تجاهل ظاهر لدور الفاعل الاجتماعي والاقتصادي والسياسي والثقافي، خاصة أن الوصم الاجتماعي ارتبط بفئة الشباب وما لها من قدرات لا محدودة في توظيف هذه الطفرة الإعلامية والتعامل معها، إذ تحول معها الإعلام، من سلطة رابعة إلى سلطة مسيطرة، وأصبح الشباب بفضل ما يمتلكونه من قدرات تدفع في نفس المسار، وهو ما يسرع بتحول الاعلام إلى السلطة الأولى، بوظائف ورهانات جديدة. إن الإعلام بتأثيراته المباشرة على طريقة تمثلنا للعالم - من جراء تحكمه في الواقع، وبالتالي بسط سيطرته على مختلف مناحيه، جعلت علاقاتنا بهذا العالم لا تتم وفق تجربتنا المباشرة، بل تتم وفق الرؤية التي يقدمها لنا الإعلام جاهزة، عبر أصنافه المتعددة والمتنوعة.

فهل نشهد قطيعة ثقافية مع الممارسات السابقة، أو ببساطة هو مجرد مرور تدريجي من تشكيل ثقافي إلى آخر، أم أن صناع المحتوى والمهيمنين على السوق يكتفون في الغالب بتعدد الناشرين للمواد الثقافية من دون التشبث حقا بتعزيز شكل جديد من الإبداع لأن الخلفية التي يعتمدونها بعيدة عن التصنيفات المعهودة التي تتسم بالصرامة والاحتكام الى منظومة متعددة ومنفلتة عن النمطية وقريبة من خصائص وصفات مستعمليها والفاعلين فيها؟

هذه المقاربة ليست سوى انعكاس للاستعمال الذي يقوم به المرء، ولا يمكن أن تحلل معزل عن الفاعلين الذين يمتلكونها، كما أنها لم تضع حدا لعدم المساواة فيما يتعلق بالاستخدام، ولم تخفف من سوء التفاهم بين البشر ولم تقلص بتاتا النزاعات، ولكنها وسعت بشكل ملموس إطار الزمان والمكان، ووفرت وصولا في ذات الآن غير محدود إلى المعارف، ورفعت من القدرة على التبادل والمشاركة، وأضحت بالتالي التكنولوجيا الرقمية، وسيلة للتحرر والهيمنة في الوقت نفسه، دون الإشارة إلى ما تخفيه من تحديات للذات البشرية على حساب سيطرة الذكاء الاصطناعي باعتباره خطوة إلى الأمام لا نمتلك يقينا أنها لاتزال قابلة للسيطرة الممكنة والمعممة بيد البشرية جمعاء، وهو ما تعيشه المجتمعات اليوم.

#### المراجع والمصادر

#### باللّغة العربيّة

- ♦ مايكل دينينق، ترجمة أسامة الغزولي، (يونيو 2013)، عالم المعرفة عدد 401، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت.
- ♦ مال المحافظ، الاعلام والثقافة وجهان لعملة واحدة، الأحد 24 يناير 2021 | 11:03 مداخلة في ندوة" أي دور للإعلام في الصناعة الثقافية" نظمتها جمعية ملتقى الشباب للتنمية الخميس 21 يناير 2021.

#### باللغات الأجنية

- Jean-Louis Benoît, "Tocqueville et la presse : presse, opinion publique et démocratie". http://dx.doi.org/doi:10.1522/030166782
  Texte d'une conférence faite à l'École de journalisme, de l'Université de Marseille le 3 avril 2009.
- Raymond Williams, sous la direction de Jean François Coté et Anouk Belanger, les sciences de la culture, sociologie contemporaine, Pul, Paris.
- Rémy Rieffel, Révolution numérique, révolution culturelle ?, Gallimard, Paris, 2014, 348 p. Diffusion numérique : 3 octobre 2014. https://id.erudit.org/iderudit/1052434ar
- ♦ Jürgen Habermas, *L'espace public*, Paris, Payot, 1992 (1 ère édition, 1962), notamment le chapitre V « Transformation des structures sociales de la sphère publique » ; voir également pour la France (et en partie généralisable aux autres sociétés européennes), Antoine Prost, « Frontières et espaces du privés », dans Philippe Ariès, Georges Duby (dir.), *Histoire de la vie privée. De la Première Guerre mondiale à nos jours*, Paris, Seuil, 1987.



#### خواتم: قوة الثقافة من أجل الاستدامة

### د. أحمد حبيبيا

#### مقدمات منهجية

في عام 2015، أكدت خطة التنمية المستدامة للسنة 2030 على أن الثقافة والسياسات الثقافية جوهرية لتحقيق (9) على الأقل من أهداف التنمية المستدامة السبعة عشر وأجندة التحول ككل. ومع ذلك، فإن مساهمة الثقافة لم يتم الاعتراف بها بشكل كافٍ في إطار خطة 2030، وهو المسار الذي يجب عكسه الآن من خلال اعتماد الهدف (18) من أهداف التنمية المستدامة الخاص بالثقافة ضمن أجندة التنمية 2030-2050.

هناك ضرورة للبدء بسرعة في إجراءات التحول الضرورية، يجب لفت انتباه صناع السياسات في جميع أنحاء العالم، والجهات الثقافية الفاعلة والمواطنين إلى الترابط بين الثقافة، باعتبارها عملية أساسية للتعلم الاجتماعي والابتكار، والطبيعة والاستدامة. ولم يعد كافيا اعتبار أهداف التنمية المستدامة السبعة عشر بمثابة قائمة للمعايير المرجعية والمشاريع الثقافية. ويجب تضييق الفجوة بين المعرفة وسياسات العمل المنظم، لا سيما في البعد الثقافي. يجب اقرار الهدف (18) ضمن أجندة: 2050.

#### 🔾 في مفهوم الاستدامة

• الاستدامة هي مصطلح بيئي يصف كيف تبقى الأنظمة الحيوية متنوعة ومنتجة مع مرور الوقت. والاستدامة بالنسبة للبشر هي القدرة على حفظ نوعية الحياة التي نعيشها على المدى الطويل وهذا بدوره يعتمد على حفظ العالم الطبيعي والاستخدام المسؤول للموارد الطبيعية.

- التنمية المستدامة: هي التنمية التي تفي باحتياجات الوقت الحاضر دون المساس بقدرة الأجيال المقبلة على تلبية احتياجاتها الخاص.
- غالبًا يتم تقديم التنمية المستدامة في ثلاثة أبعاد أو "ركائز": بيئية واجتماعية واقتصادية. وقد تم اعتبار هذه الأبعاد الثلاثة، في نماذج ومناقشات مختلفة، متداخلة جزئيا.
- تعرض نموذج "الركائز الثلاث" لانتقادات لأنه يمكن أن يؤدي إلى اختيارات قيمة يعتبر فيها أحد الأبعاد أكثر أهمية من غيره. وهذا هو أحد الأسباب وراء بذل الجهود لتطوير نماذج للتنمية المستدامة تكون فيها جميع الأبعاد متساوية.
- تاريخياً، لم تحضر الثقافة في الحوار حول التنمية المستدامة. وهل هي جزء من الاستدامة الاجتماعية أو الاقتصادية، أم أن الثقافة بعد آخر (أو ركيزة) رابعة فردية، وهل لها تأثير أوسع على "تفسير" مفهوم الاستدامة؟ هل للثقافة قيمة مستقلة أم هي أداة من وجهة نظر التنمية المستدامة؟ وقد تم تناول هذه الأسئلة في عدد من الدراسات وتقارير السياسات المتعلقة بالتنمية المستدامة.
- ومن الواضح أن الأبعاد الاجتماعية والثقافية مرتبطة ببعضها البعض. حيث تؤثر العمليات الثقافية على حياتنا الاجتماعية وفهمنا للاستدامة الاجتماعية (على سبيل المثال، الأهمية التي نمنحها للمساواة كهدف مجتمعي هي ممارسة ثقافية. والمؤسسات الاجتماعية أيضًا توجه الممارسات والمعتقدات والقيم الثقافية).

#### تأثير الاستدامة

• تعتبر الاستدامة مفهومًا حاسمًا في عصرنا الحالي. إنها تساهم في الحفاظ على البيئة وتحسين جودة الحياة، وتعزيز التنمية الاقتصادية، والمحافظة على التنوع البيولوجي، وحماية الموارد الطبيعية مثل المياه والهواء، وتعزز العدالة الاجتماعية، وقيم المساواة والرفاه المشترك.

#### الاستدامة الثقافية

- غالبًا ما يتم تعريف الاستدامة الثقافية على أنها جزء من الاستدامة الاجتماعية. في بعض الأحيان يتم أيضًا استخدام مصطلح الاستدامة الاجتماعية والثقافية. وفي هذه الحالة، تُشير "الثقافة" إلى قيم المساواة، وفرص المشاركة والوعي بالاستدامة، ونماذج التشغيل، ونماذج السلوك الثقافي بشكل عام.
- وتعني الاستدامة الثقافية أيضا: طرق وأساليب الحفاظ على المعتقدات الاجتماعية، والممارسات الثقافية، والحفاظ على التراث، والثقافة كهوية غير قابلة للقياس. كما تعني بذل الجهود للحفاظ على ثقافات وقيم وتقاليد ومعارف المجتمعات الأصلية والمهددة.
- مفهوم الاستدامة الثقافية غير متداول ضمن سياسات التنمية المستدامة. ومع ذلك، فقد أصبح هذا المفهوم بشكل متزايد مفهومًا ناشئًا وطريقة جديدة للتفكير.
- ولهذا. يمكن اعتبار الاستدامة الثقافية: هي البعد الرابع للاستدامة وهو بعد يُعاضد الأبعاد الاجتماعية والبيئة والاقتصادية.

يكن اعتبار الاستدامة الثقافية أيضا: طريقة جديدة تمامًا للتفكير حول الاستدامة. وبالتالي تشكل نظرة شمولية لجميع الأنشطة البشرية التي تهدف إلى استدامة أسلوب حياتنا. في هذه الحالة، تعتبر الاستدامة الثقافية بمثابة "اعادة تفكير مستمرة "حول ما هو مستدام في أسلوب حياتنا، وما يجب أن يتغير.

#### تقدير موقف

• لقد ظل دور الثقافة في أهداف التنمية المستدامة التي اعتمدتها الجمعية الجمعية العامة للأمم المتحدة محدودا وغامضا. ولم تعتبر الجمعية العامة "الثقافة" هدفا إنهائيا في حد ذاتها. وتذكر خطة عام 2030 الثقافة مرتبطة بمصطلحات: الحضارة، والتنوع والتعددية الثقافية، والتراث الثقافي والسياحة تحت أربعة أهداف: التعليم الجيد (الهدف 4)؛ العمل اللائق والنمو الاقتصادي (الهدف 8)؛ المدن والمجتمعات المستدامة (الهدف 11)؛ الاستهلاك والإنتاج المسؤولان. (الهدف 12)

#### الانتقادات

أثار غياب الثقافة في أهداف 2030 انتقادات كبيرة من أهمها فشل خطة 2030، في مراعاة حقيقة أن طرق المعرفة المحلية والحفاظ على التراث الثقافي والتنوع الثقافي آخذة في التضاؤل المستمر، حيث تواجه العديد من المجتمعات المحلية، مثل الشعوب الأصلية، صعوبات في الحفاظ على أسلوب حياتها ومعارفها التقليدية وذاكرتها الثقافية وتقاليدها.

#### ح قوة الثقافة من أجل الاستدامة

خلال العملية التحضيرية لخطة عام 2030، حاول ممثلو مختلف الجهات الفاعلة وأصحاب المصلحة دمج الثقافة في أهداف التنمية المستدامة، وطالبو بهدف خاص بالثقافة. ولكن تم الاتفاق على أن الثقافة تعتبر عاملا يعزز أهداف التنمية المستدامة الأخرى ويمكن أن يشكل هدفا إنمائيا في حد ذاته مستقبلا.

وحتى لو لم يكن دور الثقافة في أهداف خطة عام 2030 واضحًا تمامًا، فإن الخبراء يؤكدون أن "قوة الثقافة" عامل حاسم في تحقيق الاستدامة للأسباب التالية:

أولا: أن القيم الثقافية والعادات والتقاليد الأخلاقية المختلفة هي مرجعية أهداف الأمم المتحدة للتنمية المستدامة.

ثانيا: أن العوامل الثقافية لها تأثير عميق على الشروط المسبقة لتحقيق جميع أهداف التنمية المستدامة؛ فبدون فحص وتقدير الممارسات الثقافية في جميع مجالات الحياة، لا يمكن تحقيق تغيير دائم.

ثالثا: أن الثقافة قوة ناعمة داعمة للتعليم، وبناء المدن والمستوطنات البشرية المستدامة، والمجتمعات المسالمة القائمة على مبدأ المساواة والحقوق والواجبات، إضافة إلى إسهامها في الحفاظ على النظم الإيكولوجية، والتنوع البيولوجي، والنمو الاقتصادي وبالتالي القضاء على الفقر. ولهذا فإن الثقافة تُعد الركيزة الأساسية لتنمية المجتمعات، وبناء القدرات، وتعزيز الروابط والعلاقات بين القطاعات التنموية المختلفة، لأنها تحمل أبعادًا التنمية الاجتماعية والاقتصادية والبيئية.

## ويمكن قباس قوة الثقافة في تحقيق الاستدامة من خلال إسهامها في المجالات التالية

- الثقافة كقوة دافعة للتنمية الاجتماعية والاقتصادية والقدرة على الصمود: أشار إعلان قادة مجموعة العشرين في روما في عام 2021 إلى أهمية الجهود الدولية في حماية الثقافة وتعزيزها. وتحت رئاسة كوبا، اعترفت مجموعة الـ 77 والصين، في إعلان اعتمد في اجتماع وزراء الثقافة في عام 2023، بالثقافة باعتبارها منفعة عامة عالمية، ودعت إلى إدراج هدف ثقافي محدد في خطة التنمية المستدامة لما بعد عام 2030.
- في مارس 2023، اعترف تحالف دافوس لثقافة البناء العام (Davos Baukultur Alliance) بدور الثقافة في النهوض بالتنمية الاجتماعية والاقتصادية. وطالب بإدماج الثقافة في أطر التنمية.

- التشغيل الثقافي: حسب نفس التقرير خلقت الثقافة فرصا وظيفية لل 6,2 في المائة من العمالة و50 مليون وظيفة في جميع أنحاء العالم سنة 2023، وتمثل أكبر مصدر للتوظيف للأشخاص الذين تتراوح أعمارهم بين 15 و 29 عاما، وقد بذلت جمود متزايدة لرصد الأثر الاجتماعي والاقتصادي للصناعات الثقافية والإبداعية والاتجاهات ذات الصلة في الدول العربية.
- يشدد تقرير منظمة العمل الدولية لعام 2023 المعنون مستقبل العمل في قطاع الفنون والترفيه على أهمية الثقافة لتوظيف الشباب والحاجة إلى تكييف المهارات، وخاصة المهارات الرقمية والتكنلوجية.
- مساهمة الصناعات الإبداعية في الصادرات: حققت التجارة العالمية للسلع والخدمات الإبداعية رقما قياسيا بلغ 7.24 مليار دولار أميركي في عام ،2022 أي انها تطورت بأكثر من الضعف بين عام 2011وعام 2020، كما شهدت البلدان النامية زيادة في صادراتها بلغت في المتوسط 12.1 % سنويا خلال الفترة ذاته. فبالنسبة لإفريقيا فقد ازدادت صادرات السلع الإبداعية من 740 مليون دولار 2011عام إلى 12.1 مليار دولار سنة 2022. وكانت مصر أكبر المصدر ين تليها جنوب إفريقيا وتونس والمغرب وموريشيوس.
- وحسب تقرير مؤتمر الأمم المتحدة للتجارة والتنمية "الأونكاد" لسنة 2022، تولد التجارة في السلع والخدمات الإبداعية إيرادات متزايدة تجنيها البلدان، لكن صادرات الخدمات الإبداعية تتجاوز بمقدار كبير صادرات السلع الإبداعية وارتفعت الصادرات العالمية

من السلع الإبداعية من 419 بليون دولار في عام 2010 إلى 524 بليون دولار في عام 2020، في حين زادت الصادرات العالمية من 1,1 الخدمات الإبداعية من 487 بليون دولار إلى ما يقرب من1,1 تريليون دولار خلال الفترة نفسها. وحصل انفصال في وتيرة النمو بين صادرات السلع الإبداعية وصادرات الخدمات الإبداعية في السنوات القليلة الماضية نتيجة الارتفاع القوي لصادرات البرمجيات وخدمات البحث والتطوير وما اصطلح عليه ب "التحول اللامادي" لبعض السلع وتطور صناعة الترفيه.

- الحد من الفقر: والذي يعتبر الهدف الثالث للتنمية المستدامة، حيث تعتبر الثقافة مصدرا قويا للقضاء على الفقر، ووفقا لتقرير البنك الدولي ستة 2020، يمكن أن تساعد مهن الثقافة على الحد من النسبة المئوية للسكان الذين يعيشون على أقل من 1.25 دولار في اليوم إلى اقل من 03 في المائة بحلول عام 2030، كما أن السياحة الثقافية تساعد في الحد من الفقر وإيجاد فرص عمل وتوليد الدخل للمجتمعات المحلية خاصة الشباب والنساء، كما يرتبط الأمر بالحرف اليدوية وزيادة القدرة التنافسية ودفع عجلة الاقتصاد
- الثقافة والتحدي المناخي: يجري تناول العلاقة بين الثقافة والعمل المناخي بشكل متزايد في المنتديات الدولية والإقليمية وأطر السياسات. وقد أعيد تأكيد دور الثقافة من أجل العمل المناخي في خطة شرم الشيخ للتنفيذ المتفق عليها في الدورة السابعة والعشرين لمؤتمر الأطراف في اتفاقية الأمم المتحدة الإطارية بشأن تغير المناخ. وتم في الدورة 28 لمؤتمر الأطراف بدبي 2023 إطلاق مجموعة العمل الدولية حول العمل المناخي المرتكز على الثقافة.

- بناء السلام والحوار: تسخير الثقافة لبناء السلام والتعافي في مواجهة الأزمات المتعددة الأوجه: تعد الثقافة محركا للإدماج الاجتماعي والحوار كجزء من عمليات بناء السلام والمصالحة. وتؤدي الثقافة دورا هاما في تمكين خطاب السلام الذي يتجاوز الجذور الراسخة للنزاعات. وتوفر الاتفاقيات الثقافية الدولية منصة للاعتراف بالثقافات المتعددة وحمايتها، وضمان قيم التنوع الثقافي والتعدد اللغوي والعرقي للإنسانية، وتساهم مبادرات حوار الثقافات وتحالف الحضارات في الحد من الحروب وبناء السلام في عقول النساء والرجال.
- كما تساهم الثقافة في الحد من الصراعات وتعزيز ثقافة التسامح والتفاهم المتبادل والسلم (الهدف 16 للتنمية المستدامة)، وتعزيز العلاقات الدولية،
- المدن: مستوطنات بشرية مستدامة: يشكل الهدف 11 من أهداف التنمية المستدامة، الذي تدعو غايته 11--4 إلى "تعزيز الجهود الرامية إلى حماية وصون التراث الثقافي والطبيعي العالمي، مدخلا استراتيجيا للثقافة في خطة التنمية المستدامة لعام 2030 وعملا باستعراض الهدف11، يتأكد دور الثقافة في صياغة الاستراتيجيات

الإنهائية الحضرية المبتكرة التي تركز على الناس والقائمة على المكان. وقد حظيت مساهمة الثقافة من أجل إقامة مدن مستدامة باعتراف صناع القرار، لا سيما نحو زيادة اللامركزية ونقل الاختصاص إلى السلطات المحلية، بدءاً من تعزيز فرص الوصول إلى تعليم الثقافة والفنون وتوفير التدريب، وانتهاءً بحصر التراث الحضري وحفظه والسياحة الثقافية ودعم الاقتصاد الإبداعي.

- وأدى أيضا الاعتراف المتزايد بالثقافة إلى تحفيز تعزيز المشاركة في الثقافة على مستوى المدن، وتقديم دليل على أنها محرك للاقتصادات المتنوعة وخلق فرص العمل. ووفقا لما ورد في منشور اليونسكو والبنك الدولي لعام 2021 المعنون "المدن والثقافة والإبداع" تسخير الثقافة والإبداع من أجل التنمية الحضرية المستدامة والنمو الشامل، فإن ما يصل إلى 13 في المائة من العمالة الحضرية في المدن الكبرى تعتمد على الصناعات الإبداعية.
- وقثل السياحة الثقافية عنصرا أساسيا آخر للاقتصادات الحضرية. وتستثمر المدن بشكل متزايد في الثقافة لاستكشاف أغاط اقتصادية محلية أكثر شمولا، بينما تسعى مدن أخرى إلى الاستفادة من الثقافة والإبداع للانتقال إلى أغاط اقتصادية تنتمي إلى حقبة ما بعد الصناعة تركز على المعرفة والابتكار. وتتجه مدن وعواصم العالم بشكل متزايد إلى الثقافة لتجديد غاذجها الإغائية،

## ح تجارب عملية: قوة الثقافة للإدماج الاجتماعي وتحسين جودة الحياة:

تعمل كل الدول العربية على الاستفادة من قوة الثقافة في تعزيز الاستدامة ودعم التماسك الاجتماعي، والإدماج، والمواطنة، والاعتراف الكامل بالحقوق الثقافية وممارستها داخل المجتمعات الحضرية ومن أمثلة ذلك:

حققت مدينة الدوحة بوصفه مدينة "مبدعة" تغييراً تحويلياً من خلال مشاريع حضرية مبتكرة تقوم على توظيف الارث الثقافي تستهدف منح الفرص للجميع وتحقيق المساواة الاجتماعية والاقتصادية. واعتبرت مدينة الدوحة الوصول إلى الثقافة والأمن والرفاه عناصر رائدة في استراتيجية اجتماعية واسعة تهدف إلى تحسين التماسك الاجتماعي والاندماج وتحسين نوعية الحياة. وشملت التدابير تعزيز دور الثقافة في ضمان الاندماج الاجتماعي، وتعزيز الإبداع والابتكار في الوسط الحضري للمدينة وتوفير فضاءات تلائم العروض والأنشطة الثقافية لجميع فئات المجتمع. كما شملت تطوير البنية التحتية التعليمية والثقافية، وتوفير مناطق ترفيهية آمنة، وتحديث البنية التحتية والخدمات العامة التي تعكس روح المدينة وارثها الثقافي الحضاري (ملاعب المونديال نموذجا) وأدى كل ذلك الى زيادة مسؤوليات المواطنين تجاه مدينتهم.

#### نواكشوط: الفنون الشعبية في الوسط الحضري وتشغيل الشباب

يعبر الفن الشعبي عن الهوية الثقافية وينقل القيم الجمالية المجتمعية، ويشمل مجموعة من الوسائط النفعية، ويعكس الأشكال الفنية التقليدية للمجموعات الصغيرة داخل المجتمع وقد اعتمدت مدينة نواكشوط بدعم من وزارة الثقافة سياسة لتطوير ورعاية الفنون الشعبية في الوسط الحضري هدفها تحسين التماسك الاجتماعي والاندماج وتحسين نوعية الحياة. وترعى المدينة عددا من الأنشطة الثقافية التي تساهم في تشغيل الشباب، والحد من الفقر، ودعم حرية التعبير. ويعتبر مهرجان "المدح الشعبي" نموذجا في تعزيز الاندماج، ودعم الفئات الأقل حظا للحفاظ على أسلوب حياتها ومعارفها التقليدية وذاكرتها الثقافية وتقاليدها. كما يوفر المهرجان فرصا للعمل في مهن الثقافة لمئات الشباب من الفئات المهمشة.

#### مويل الثقافة في فلسطين ودماج الفئات الشباب

قدم مشروع الفرص لرواد الأعمال الثقافيين المحليين الممول من الصندوق الدولي للتنوع الثقافي في فلسطين التدريب والتوجيه لأكثر من(200) شابا وشابة في مجال الإبداع السمعي البصري، والاستخدام المهني للتكنولوجيا والاقتصاد الثقافي الرقمي. كما قدم المشروع التمويل الأولي وفرص التواصل وفرص عمل مع منح المجتمعات الواقعة تحت الاحتلال صوتًا أكبر ومشاركة أقوى في العمل الثقافي.

#### عمان-المملكة الأردنية:

- أطلق الأردن برامج تدريبية لدعم تنمية المواهب الشبابية. وأدرجت المملكة التأهيل المهني في القطاع الثقافي والإبداعي
- واستثمرت بلدان عربية في تدابير تحفيزية لدعم القطاع الإبداعي، وخاصة من خلال تعزيز الدعم الحكومي للصناعات الابداعية في دولة الامارات العربية وقطر، والمملكة المغربية ومصر وتونس، ودعم صناعة الترفيه وتثمين التراث في المملكة العربية السعودية.

#### توصبات الأطراف أصحاب المصلحة

لقد حان الوقت لإدماج الثقافة كهدف محدد في خطة التنمية الدولية وعبر وزراء الثقافة عن هذا الطموح بشكل لا لبس فيه من خلال إعلان مؤمّر اليونسكو العالمي للسياسات الثقافية والتنمية المستدامة لعام 2022 2022 (MONDIACULT)، الذي دعوا فيه الأمين العام إلى ترسيخ الثقافة كمنفعة عامة وهدف قائم بذاته لخطة ما بعد عام 2030.

- نؤید دمج المؤشرات المتعلقة بالثقافة والاقتصاد الابداعي ضمن مؤشر المعرفة العالمی: الاتحاد الأوروبي-
- فُقر ضرورة تحفيز العمل المناخي المرتكز على الثقافة؛ وتطوير المبادرات والحلول وعلاقات التعاون التي تدعم الاستفادة من قوة الثقافة لمواجهة التحدي المناخي؛ وإفساح المجال أمام جميع الدول والمجتمعات لتبادل المعارف والخبرات وأفضل الممارسات: مؤتمر الأطراف" COP28

- ندعو الى ادماج الثقافة ضمن عمليات حفظ السلام العالمية: اليونسكو والألكسو
- الاحتفال بيوم ب "يوم تجاوز موارد الأرض"، والذي يوافق كل عام، التاريخ الذي يتجاوز فيه طلب البشرية على الموارد الطبيعية، قدرة الأرض على تجديدها. الاتحاد الأوروبي.

#### • خلاصات

بإمكان الثقافة أن توجه إعادة تشكيل السياسات العامة نحو العدالة الاجتماعية والاستدامة. ومواجهة التحديات العالمية والصراعات التي طال أمدها، والتخفيف من أوجه عدم المساواة، ويسود طموح عالمي للاستفادة من قوة الثقافة بهدف تجديد أنماط التنمية نحو حوكمة شاملة تركز على الناس. وتمكن الشعوب والمجتمعات من التعاون من أجل تحقيق تنمية عامة ومستدامة.

# 

### ملحق السّياسات الثقافيّة في البُلدان العربيّة

دراسة مقارنة

ماي 2019

التّنسيق: د. مراد الصقلي

المُتابعة: الألكسو (إدارة الثقافة) - اليونسكو (مكتب الرباط)

#### توطئة

تَنْدرجُ هذه الدّراسة في إطار التّحضير لمنتدى الوزراء المكلّفين بالثقافة المقرّر انعقاده في 19 نوفمبر/ تشرين الثاني 2019. وقد تمّ إنجازُها لحساب المنظمة العربيّة للتربية والثقافة والعلوم (الألكسو) بناءً على طَلبٍ من مكتب مُنظمة الأمم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو) في الرباط، خلال الفترة من مارس/أذار إلى ماي/مايو 2019.

وتهتم الدراسة بالسياسات الثقافيّة في 19 دولة عربيّة، هي المملكة الأردنية الهاشمية ودولة الإمارات العربيّة المتحدة ومملكة البحرين والجمهورية التونسية والجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية والمملكة العربيّة السعودية وجمهورية السودان، والجمهورية العربيّة السورية وجمهورية العراق وسلطنة عُمان ودولة فلسطين ودولة قطر ودولة الكويت والجمهورية اللبنانية ودولة ليبيا وجمهورية مصر العربيّة والمملكة المغربية والجمهورية الإسلامية الموريتانية والجمهورية اليمنية.

وتُركِّز الدّراسة بشكل أساسيّ على السنوات الخمس الماضية، وهي فترة خاصّة جدًا بالنّسبة للبلدان العربيّة، فترة ازدادت خلالها الفوارق -بجميع أنواعها-عمقا بين هذه الأقطار. وكنتيجة لذلك تعيش هذه الأخيرة، راهنا، وضعيات مفعمة بالمتناقضات تتّسم بالمراوحة بين السّلم والصّراعات المسلّحة، والاستقرار السياسي وانخرامه والأمل

في الحرّية والديمقراطية والإحباط والرّخاء، والأزمات الاقتصادية والاجتماعية الحادّة، والانفراج النسبي، وهكذا. أضف إلى ذلك التبايُن التاريخيّ الواضح بين البُلدان العربيّة ذات التّقاليد الرّاسخة في مجال إرساء السياسات الثقافيّة وتطبيقها، والبُلدان العربيّة، التي ما تزال فيها مقاربة المسألة الثقافيّة تفتقر إلى الهيكلة.

وتسعى هذه الدّراسة إلى تسليط الضّوء على السّياسات الثقافيّة في الدول العربيّة، محاولة إبراز الأُسُس التي انبنت عليها إضافة إلى توضيح اتجاهاتها والتحدّيات التي تعترضها.

ومن الناحية المنهجية، تستند الدّراسة إلى مراجعة الأدبيات المنشورة في هذا المجال وإلى مقابلات مع الخبراء المختصّين في المسألة الثقافيّة في البُلدان العربيّة بالإضافة إلى مساهمات محدّدة في مواضيع دقيقة أنجزها عدد من الخبراء والمختصّين، ونتائج الاستبيانات الموجّهة إلى الجهات الثقافيّة الفاعلة في عدد كبير من البُلدان العربيّة ألم وكذلك إلى اجتماعات انعقدت لتبادل الآراء والتّنسيق بين أعضاء الفريق المكلّف بالدّراسة وممثّلي كلّ من منظمة الألكسو ومكتب اليونسكو في الرباط.

وتحتوي الدراسة على بابين أساسيين. يتمثّل الأوّل في استقراء للوضع الرّاهن للسياسات الثقافيّة في البُلدان العربيّة، وفق قراءة نقدية. ويتناول هذا الباب الأُسُس والتوجّهات الإستراتيجيّة التي تنبني عليها السّياسات الثقافيّة. ويهتمّ بالحوكمة والعمل الثقافيّ من خلال إبراز دور المتدخّلين في وضع السّياسة الثقافيّة وأدواتها ومجالات تطبيقها. ويُوجّه النّظر إلى بعض أوجه القصور التي يمكن نعتها بالجسيمة. أمّا الباب الثاني، فيتضمّن توصيات ذات صبغة استراتيجية وعملية وُضعت لمعالجة الاختلالات التي تمّ الوقوف عليها في عدد من البُلدان المعنية بالدّراسة أو في جميعها. وتهدف هذه التوصيات، وهي في الغالب ذات طابع عمليّ، إلى المساعدة في تحقيق قَدْرٍ مُعين من الأهداف التي أعلن عنها السياسيون وغيرهم من صُنّاع القرار، من خلال تدابير ملموسة اتّخذوها على أرض الواقع. وأخيرا، تُوجّه الدّراسة الاهتمام لاستكشاف سُبُلَ جديدة لتحسين نجاعة السّياسات الثقافيّة وتطوير كفاءة القائمين عليها.

أنظر بالملحق القائمة الكاملة للمُساهمين في الدّراسة

#### الباب الأوّل/ الوضع الرّاهن

#### 1. السّياسات الثقافيّة: الأُسُس والتوجهات الإستراتيجيّة

#### 1.1 مدخل: بعض العلامات التاريخية والثقافية

غداة حصول البُلدان العربيّة على استقلالها، كانت الثقافة العربيّة، أو بالأحرى الثقافات العربيّة، بالنّظر إلى التنوّع الذي تميّزت به في الماضي وما يزال يُعيّزها راهنا، موضوع تفكير علمي واسع النّطاق قادته شخصيات بارزة في مجال البحوث الجامعية -من بينها المؤرّخ التونسي هشام جعيط 1، وعالم الاجتماع الفرنسي جاك بيرك2.

إنّ صياغة وبناء سياسات ثقافية، وتفعيلها على الصعيدين المؤسساتي والقانوني، ووضعها حيّز التّطبيق في الدول التسع عشرة في المنطقة العربيّة موضوع هذا التقرير، يستدعي تقديم بعض المراجع ذات العلاقة بالموضوع .والمرجع الأول هو ما كتبه ابن خلدون (1332-1406) ، مؤرخ العصر الوسيط ، الذي صاغ في مؤلّفه «المقدمة» : رسالة في علوم الاجتماع ومرآة للأمراء، النّظرية السياسية لنشأة المدن، وهي الحيّز الذي تعبّر فيه الثقافات العربيّة عن نفسها، على عكس ما هو الشّأن في المناطق القاحلة أو الصحراوية التي تطغى عليها أناط الحياة البدوية. وتعتبر جدلية «الرّيفي /الحضري «أحد الثّوابت التاريخية للحياة السياسية والثقافيّة في البُلدان العربيّة؛ وما زالت واقعا ملموسا في مجتمعات شبه الجزيرة العربيّة والمشرق والمغرب في العالم العربي المعاصر.

ويعود الفضل في إعادة اكتشاف فكر ابن خلدون إلى الأوساط الأكاديمية، وذلك في الستينيات من القرن العشرين؛ حيث أدرك الأكاديميون البعد المعاصر لهذا الفكر العلمي، في الوقت الذي كانت فيه الأطراف السياسية الفاعلة، ويمكن أن نقول قادة الكفاح من أجل القضاء على الاستعمار، تسعى إلى توحيد الشعوب العربيّة من خلال الاقرار بهويتها الثقافيّة، وهو أمر ضروري لإعادة الرّوح للحياة السّياسية، وإعادة بناء الأمّة العربيّة للخروج بها من التخلّف.

هشام جعيط، الفتنة الكبرى جدلية الدين والسياسة في الاسلام المبكّر. دار غاليمار للنشر 1989

<sup>2</sup> جاك بيرك، نحو ثقافة عربيّة معاصرة. دفاتر تاريخ العالم اليونيسكو 1973.

أنظر وثيقة "المجال الجغرافي للثقافة العربيّة" في الملحق

أمّا المرجع الثّاني، فهو كتابات نجيب محفوظ (1911-2006) الذي فتح الباب أمام شكل جديد من أشكال التّعبير الأدبي، وهي الرّواية الحديثة، التي استلمت المشعل من الشّعر الكلاسيكي التّقليدي. ولقد ساهم عمله الرّوائي الحامل لعنوان "ما بين القصرين"، والذي نال عنه عام 1988 جائزة نوبل للآداب، في إشعاع الثقافة العربيّة وتكريس مكانتها الكونية.

على أنّ هذا التتويج لم يمنع محفوظ من طرح تساؤلات حول الحياة السياسية لبلاده، مصر. من ذلك قوله "أنا لا أفهم، لما يتمّ منحي حقوقا مع مصادرة حرّيتي" أ.

لقد دعا نجيب محفوظ، الرّوائي والمفكّر الملتزم إلى عدم الحطّ من منزلة الثقافة وتقليصها إلى مُجرّد ممارسة اجتماعية ثانوية، وإلى عدم فصل الثقافة عن السّياسة؛ كما دعا في وقت مُبكّر من نهاية القرن الماضى، إلى الاعتراف بالحقوق والحرّيات.

والواضح أنّ أعمال ابن خلدون ونجيب محفوظ – تدعو إلى التأمّل في الأُسُس والفلسفة والإستراتيجيات التي يتعيّن اعتمادها لوضع السّياسات الثقافيّة في البُلدان العربيّة.

#### 2.1. الأُسُس والفلسفة

إنّ انعدام سياسات ثقافيّة معلنة بوضوح في معظم البُلدان العربيّة في بحر العقود الأولى التي تلت الاستقلال، لا يعني البتّة نقصا في الوعي بالإمكانات الهائلة التي تتوفّر عليها الثقافة، كما لا يعني عدم الاهتمام ما يمكن أن تقدّمه أو تمثّله. من ذلك، أنّ أُسُس السّياسات الثقافيّة -غير المعلنة في كثير من الأحيان -كانت، غداة الحقبة الاستعمارية، تتمحور حول تأكيد السيادة الوطنية من خلال مقاربة مُعيّنة للهوية وتوحيد الشّعب. وفي هذا السّياق، تمّ تسخير العمل الثقافيّ شكلا ومضمونا خدمة لترسيخ مفهوم "الدولة القومية"، الذي يرتكز على شعار "أُمّة واحدة ومُوَحَّدة الوجدان" على المستوى القُطري (كما هو الحال بالنّسبة لبلدان المغرب العربي) ولكن في بعض الأحيان -حتى خارج

حوار أجراه غالى شكرى. القاهرة: الهيئة العامة للإعلام، 1988

الحدود القُطرية، في سياق الحركات الإيديولوجية السياسية المنادية بـ "القومية العربيّة" (خاصة في مصر وسوريا والعراق).

في هذا السَّاق، حيث غدت الثقافة أداة في خدمة الأنظمة السياسية القائمة، اتَّحهت الأمور إلى توحيد وتقنين المفاهيم والمضامين الثقافيّة. ومع ذلك، مُكننا أن نلاحظ في هذه البُلدان بروز وَعْي حقيقيٌّ بالدُّور الذي مِكن أن تلعبه الثقافة في إشعاع البُلدان أو دورها في تشكيل شخصيّة الإنسان، ما يساعد على نحت "مواطن الغد". واستنادا إلى هذه الأُسُس توسّعت أشكال التّعبير الأدبي والفنّي التي تدعمها الدولة بقُوّة. وعلى الرّغم من أنّ هذه التّعبرات الفكرية غالبًا ما تكون "حرّة"، وتعكس عبقريَّة خلاّقة حقيقيّة، فإنّ الدّعم المؤسساتي العمومي الذي كانت تحظى به، وكذلك السّعى الدّؤوب لاحتوائها سياسيا، كثيرا ما كان يجعلها تتحوّل، في نهاية المطاف، إلى نوع من "الثقافة الرّسمية". وقد بدأت الثقافة، التي تُعتبر وتستخدم ضمنيًا كعنصر مُوَحِّد للشّعوب والمجتمعات، بدأت بعدُ، في تلك المرحلة من تاريخ البُلدان العربيّة، تُشكّل بالفعل مدعاة ومصدرا "للفخر الوطني"؛ وتمّ التركيز في هذه المرحلة على البعد التعليمي للثقافة وعلى دورها في التّماسك الاجتماعي، ولكن أيضا وبشكل خاصّ على توظيفها السياسي والسياسوي. من ذلك أنّنا بدأنا نشهد في بعض بلدان المنطقة بروز مُقاربات جادّة تصُبُّ باتّجاه تحقيق الدمقراطية الثقافيّة؛ وهو ما تجسّم من خلال إنشاء شبكات من المؤسسات الثقافيّة العُموميّة في جميع أنحاء عدد من البُلدان، كما يتّضح من التّجربة التونسية، وبدرجة أقلّ، من التّجربة المصرية. بالإضافة إلى ذلك، تمّ بدعم من الدولة أيضا، إحداثُ فعاليات ثقافيّة، الهدفُ منها تعزيز إشعاع البُلدان المعنيّة على المستوى الدولي، على غرار مهرجان بعلبك (لبنان / 1955)، ومهرجان قرطاج الدولي (تونس / 1964)، وأيّام قرطاج السينمائية، (تونس / 1966)، ومهرجان القاهرة الدولي للسينما (مصر / 1976)، ومهرجان جرش للثقافة والفنون (الأردن / 1983)، ومهرجان بابل الدولي (العراق / 1985).

وظلّت هذه الفلسفة تحكم السّياسات الثقافيّة، وهي سياسات ضمنية وغير مُعْلنة إلى حدّ ما، وأصبحت عنصرًا غير ثابت ضمن العناصر المكوّنة لهذه السّياسات. على

أنّ هذه الفلسفة تعزّزت بشكل واضح بالظّهور التدريجي لأُسُس جديدة، نابعة من الاهتمام المتزايد بالتعاون الدولي في المجال الثقافي والاتفاقيات الثّنائية أو متعدّدة الأطراف المُوقّعة في هذا المجال. وتكرّرت الدّعوات في مثل هذه الاتفاقيات إلى التّسامح والتّضامن والتّعاون الدولي. وشيئا فشيئا، برز انفتاح متزايد على ثقافة "الآخر"، فيما بين البُلدان العربيّة ذاتها. وممّا هيّأ الظّروف لهذا المنحى النُظم التعليمية، وبشكل خاصّ توسّع وتنوّع وسائل الإعلام وأدوات النّشر. وقد أسهمت روح الانفتاح هذه في تعزيز الهيمنة الثقافيّة الغربية والحضور المكثّف للإنتاج الثقافيّ المصري بالعديد من البُلدان العربيّة، بعد أن هيّأت الصّناعتان السينمائية والموسيقية الأرضية لذلك. كما سمحت العربيّة، الأخرى وبروزها عربيا. وأسهمت المهرجانات الدولية، بعد أن تنامى عددها، في العربيّة الأخرى وبروزها عربيا. وأسهمت المهرجانات الدولية، بعد أن تنامى عددها، في ترسيخ هذا الانفتاح، إلى جانب تحسين صورة البُلدان المعنية مع ما يستتبع ذلك من نمو للقطاع السياحي وللاستثمارات الأجنبية. وخير دليل على ذلك مهرجان موازين (المغرب / 2001).

#### $^{1}$ د أولويات وتوجّهات استراتيجية أُخرى $^{1}$

أضحت توصيات المؤتمرات التي عقدتها المنظمة العربيّة للتربية والثقافة والعلوم (الألكسو) وبرامجها المختلفة وبالخصوص معاهدات وتوصيات منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة (اليونسكو)، أضحت تدريجيا مصدر إلهام للسياسات الثقافيّة في العديد من بلدان المنطقة. ومن الأمثلة على ذلك اتفاقية اليونسكو بشأن حماية التراث الثقافيّ غير المادي (2003)، التي تفاعلت معها جميع هذه البُلدان تقريبًا بأشكال مختلفة تتراوح بين القبول بها والانضمام إليها والمصادقة عليها، واتفاقية المنظمة المذكورة لحماية وتعزيز تنوع أشكال التعبير الثقافيّ (2005)، التي اعتمدتها الغالبية العظمى من بلدان المنطقة العربية.

أنظر، في الملحق، ملخَصًا للسياسات الثقافيَة للدول العربيّة التي تمّ الإعلان عنها خلال السنوات الخمس الماضية وأيضًا التّوصيات الرئيسية للدورات الأخيرة لمؤتمر الوزراء المسؤولين عن الشّؤون الثقافيّة في الوطن العربي.

ولئن ظلت أسس السّياسات الثقافيّة ثابتة، فقد سُجّل بروز توجُّهات استراتيجية أُخرى لهذه السّياسات في العديد من الدول العربيّة. وعلى صعيد آخر، أصبح مفهوم الثقافة أكثر اتساعا، حيث لم يعد يقتصر بالأساس على التخصّصات الفنّية والأدبية أو التراث المادّي، وغدا أكثر توافقا مع المفهوم الذي تعتمده اليونسكو في تعريف الثقافة.

من ذلك تزايد اقتناع البُلدان العربيّة بأنّ إدراج العناصر الثقافيّة التّابعة لها في القوائم التمثيلية للتراث الثقافيّ اللاّمادي للبشرية يُشكّل وسيلة هامّة من وسائل الاشعاع الدولي. ومن ناحية أُخرى، تنامى الاقرار بالبُعد الاقتصادي -وبالتّالي الاجتماعي/ الاقتصادي للثقافة وتزايد إدماجه في السّياسات الثقافيّة أو، على الأقلّ، في الخطاب السياسي، ممّا يُشكّل تجاوزا لمرحلة الاعتراف بأهمّية السياحة الثقافيّة التي غدت راسخة بالفعل في السّياسات الاقتصادية لعدّة بلدان.

وقد أصبح من المسلّمات، في العديد من البُلدان العربيّة، اعتبار الثقافة من الوسائل الفعليّة لتحقيق التنمية المُستدامة. وفي هذا الاتّجاه أيضا، تنامى السّعي إلى تحقيق التتكامل بين الجوانب الاقتصادية والثقافيّة للتنمية. وأصبح التنوّع الثقافيّ بشكل متزايد من المسائل المطروحة، وغدت الامكانات التي تتيحها الصناعات الثقافيّة والإبداعيّة لدفع عجلة التنمية الثقافيّة والاقتصادية من المسائل المثارة بشكل متزايد، بل لعلّها من المسائل المألوفة الطّرح.

وهكذا بدأ الوعي الحقيقي بالبعد الاجتماعي والاقتصادي للثقافة يبرز ويترسّخ في العديد من البُلدان، مثل تونس والمغرب والإمارات وقطر. غير أنّ الثقافة لم تتحوّل بعد على أرض الواقع إلى جُزء من استراتيجيات التنمية المُستدامة، على الأقلّ فيما يتعلّق بالغالبيّة العظمى من دول المنطقة. ولا تزال مساهمة الصناعات الثقافيّة والإبداعيّة في الدّورة الاقتصادية ضئيلة. وتُثبت الدراسات القليلة التي أجريت في هذا الصّدد في بعض

<sup>&</sup>quot;الثقافة بمفهومها الشاّمل هي المميّزات المعنويّة والرّوحية والفكريّة والعاطفيّة التي تميّز مجتمع ما أو مجموعة اجتماعية معا. ويشمل أيضا الفنون والآداب وأنماط الحياة والحقوق الأساسية للإنسان ومنظومة القيم الاجتماعيّة والتّقاليد والمعتقدات". إعلان مكسيكو حول السياسات الثقافيّة، مدينة مكسيكو من 16 يوليو إلى 6 آب/أغسطس 1982.

البُلدان ذلك، كما هو الحال في تونس، حيث لا تتجاوز مساهمة هذه الصناعات نسبة 0.6 % من الناتج المحلّي الإجمالي<sup>1</sup>. ومع ذلك، فمن المُهمّ التَّأكيد على التَّأثير غير المباشر المتزايد للإمكانات التي تتيحها الثقافة على الاقتصاد من خلال الحركيّة التي تحدثها في حقلي السياحة والتجارة، مثل ما تشهد بذلك مشاريع من قبيل متحف اللوفر بأبو ظبي (الامارات العربيّة المتحدة) أو المتحف الوطنى بالدوحة (دولة قطر).

على مستوى آخر، وخاصّة منذ انطلاق أحداث "الرّبيع العربي" في عام 2011، غدت الأصوات تتعالى أكثر فأكثر هنا وهناك بالبُلدان العربيّة للمُطالبة مزيد من حقوق الإنسان والحرّيات الأساسيّة. حقوق الإنسان بشكل عامّ، ولكن بشكل خاصّ الحرّية، حرّية العبادة، وحرّية التّعبير، وحرّية الاعلام، وحرّية الاتصال، والإنصاف، والمساواة بين الجنسين، إلى غيرها من الحرّيات. ليس ذلك فحسب بل أنّ الحقوق الأساسيّة غدت من المسائل التي كثيرا ما ترد على لسان العديد من القادة السياسيين في العديد من البُلدان العربية. في هذا السِّياق، مكننا أن نذكر على وجه الخصوص العقد العربي لمكافحة الأمّية (2015-2024) والذي أقرّه المؤمّر العام للمنظّمة بتاريخ 22 مايو 2 والعقد العربي للحقّ الثقافيّ (2018-2027)3، الذي أقرّه مؤتمر الوزراء المسؤولين عن الشّؤون الثقافيّة في الوطن العربي. والواضح أنّه تمّ تسجيل تقدّم حقيقيّ، ولكن بصورة متباينة من دول إلى أُخرى. ولا تزال هناك حاجة إلى بذل جهود كبرة على أرض الواقع لتعويض التّأخر الملحوظ في هذا المجال في غالبيّة البُلدان العربيّة، لا سبّما فيما يتعلّق بالعديد من حالات التعدّي على الحرّية الفنّية وحرّية التّعبير بشكل عامّ. وفي السّياق نفسه الذي أعقب سنة 2011، أصبح لزاما على الثقافة أن تلعب أيضًا دورا بالغ الأهمّية في مكافحة جميع أشكال الأصولية أو الإرهاب، مثل ما أكَّد ذلك السبِّد أحمد أبو الغيط، الأمن العام لجامعة الدول العربيّة 4، وكذلك عدد كبير من السياسيين في العديد من البُلدان

العزوزي (أحمد أمين) الوضع الرّاهن للصُناعات الثقافيّة والإبداعيّة بتونس: إمكانات يجب تفعيلها. دراسة أنجزت لحساب بنك تونس العربي الدولي، تونس، نوفمبر 2018 (ص 15) باللّغة الفرنسية.

أنظر الوثيقة كاملة في المرفقات.

أنظر الوثيقة كاملة في المرفقات.

إجابات مكتوبة عن الأسئلة التي طرحها الفريق المكلّف بانجاز الدّراسة.

العربيّة. وإذا كانت السّياسات الثقافيّة الرّسمية، المعلنة أو المنشورة خلال السنوات الخمس الماضية، تعكس في معظمها رغبة حقيقيّة في توظيف الإمكانات الهائلة للثقافة لتحقيق التنمية البشرية، بل أنّ هناك محاولات في معظم البُلدان العربيّة لاستكشاف سُبل جديدة، فإنّ التقدّم الحقيقي على أرض الواقع يحدث ببطء ولا يزال متفاوتا للغاية. وممّا يفسّر التناقض بين السّياسات المُعلنة وتطبيقها الفعلي العوائق الهيكلية بشكل أساسيّ وأيضًا النّقائص المسجّلة في مجال الحوكمة، كما سيتُمّ التّأكيد عليه لاحقًا ضمن هذه الدّراسة.

#### 2. الحوكمة والعمل الثقافيّ

#### 1.2 المتدخّلون الرّئيسيون

يمكن دراسة مسألة حوكمة الثقافة وموقع المتدخّلين الرّئيسيين، والمقصود بهم القطاع العام والقطاع الخاص والمجتمع المدنيّ، من زاويتين. وتتعلّق الزّاوية الأولى بالمشاركة في صياغة السّياسات الثقافيّة، في حين تتعلّق الثّانية بتنفيذ السّياسات والعمل الثقافيّ على أرض الواقع.

#### أ. صياغة السياسات الثقافية

لا تزال صياغة السّياسات الثقافيّة، غير المُعلن عنها صراحة على امتداد عدّة عقود كما أسلفنا، مجالًا يكاد يكُون حكرا على الهياكل العُموميّة للدولة في الغالبيّة العظمى من البُلدان العربيّة. ومع ذلك، ما فتئت مشاركة القطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ في تحديد الاحتياجات ورصد أوجه القصور تتعاظم وتُؤخذ بعين الاعتبار من طرف السّلطات الحكومية. غير أنّ الأوضاع لا تزال متفاوتة للغاية من بلد إلى آخر وحتّى من مجال ثقافيّ إلى آخر. ففي تونس مثلا، أصبحت المنظمات غير الحكومية (الاتحادات والجمعيات والنقابات) التي تمثّل مختلف القطاعات الأدبية أو الفنيّة، خاصّة انطلاقا من عام 2011، تُدعى من قبل الهياكل التّابعة للوزارة المكلّفة بالشؤون الثقافة لحضور جلسات نقاش وتفكير أكثر انتظامًا وأحسن تنظيمًا. على أنّ استراتيجيات قطاع التراث ظلّت من المواضيع

المستثناة من هذه الحوارات وبقيت حكرا على القطاع العامّ. وفي مصر، تحظى مختلف نقابات الفنّانين بحضور إعلامي جيّد ممّا يُحكّنها من إسماع صوتها، ومن ثمّ التَأثير، في نهاية المطاف على بعض القرارات الإستراتيجيّة. أمّا في بعض البُلدان الأُخرى، فيتُمّ بين الفينة والأُخرى تنظيم حلقات تفكير "رسمية" مع مختلف المعنيين ببادرة من القطاع العام-أو الهياكل ذات الصّلة بالحكومة – وذلك بهدف صياغة السّياسات الثقافيّة. من ذلك، على سبيل المثال، خُلُوة "مستقبل الثقافة" التي انتظمت عام 2018 بدولة الإمارات العربيّة المتحدة. وفي المملكة العربيّة السعودية، شكّلت دراسة ميدانية شملت العديد من المعنيين عنصرا هامّا في صياغة "رؤية وتوجّهات وزارة الثقافة الرّئيسية لتمكين المشهد الثقافيّة (المعروف بالإطار الإستراتيجي للخطّة الوطنية للثقافة)، الذي صياغة السّياسة الثوروبي في إطار التعاون مع الوزارة المكلّفة بالثقافة، ملاحظات القطاعات غير العامّة والفنّانين.

وفي الواقع، تعتبر مسألة مشاركة القطاع غير الحكومي في صنع السّياسة الثقافيّة مسألة حديثة في معظم البُلدان العربيّة. كما تجدر الاشارة إلى أنّ جزءا كبيرا من حملات التّوعية والمناصرة التي تمّ القيام بها في هذا الصّدد أُنجز ببادرة من المنظمات غير الحكومية مثل "أرتيريل ناتوورك" أعلى الرّغم من أنّ افريقيا تُمثّل مجال تدخّلها الرئيسي-وعلى وجه الخُصوص "المورد الثقافيّ". وتُواصل هذه المنظمة الإقليمية العاملة في قطاع الثقافة العربيّة عملها لصالح وضع السّياسات الثقافيّة ونشرها. وهي تدعو إلى مُشَاركة أكثر تنظيماً للقطاعات غير العُموميّة في صياغة هذه السّياسات. كما أنّها وضعت جملة من برامج الإحاطة ترمي إلى تحقيق مشاركة أكثر فعاليّة لهذه القطاعات. ذلك أنّ القطاع الأهلي لم يدرك بعد أهمّية البُعد الثقافيّ البحت لأيّ نشاط يضطلعُ به،

شبكة ارتيريل نتوورك: شبكة تابعة للمجتمع المدني بعموم افريقا وتضمٌ فنانين ومنظمات ومؤسسات عاملة تنشط في القطاع الإبداعي الأفريقي. أنشئت الشبكة في عام 2007، ومقرّما في أبيدجان. أنظر: http://www.arterialnetwork.org/.

<sup>&</sup>quot; (المورد الثقافيَّ" هي منظمة غير حكومية اقليمية ذات أهداف غير ربحية تأسّست سنة 2003 ومقرها بيروت. راجع الرّابط التّالي: https://mawred.org/

زيادة عن بُعده الاقتصادي؛ ويعود ذلك إلى أنّ مفهوم المسؤولية الاجتماعية للمؤسسات الاقتصادية مفهوم حديث نسبيًا، وهو لا يهُمّ، في الوقت الرّاهن، سوى أقلية من بين الأطراف الفاعلة في الحقل الثقافي التّابعة للقطاع الأهلي في البُلدان العربيّة. هذا من ناحية. ومن ناحية أُخرى، يفتقر المجتمع المدنيّ، الذي كثيرا ما كان أداؤه جيّدا في رصد احتياجات المجتمع، يفتقر إلى الأدوات المنهجية أو التقنية التي تؤهّله ليكُون قادرًا على أداء دوره على أكمل وجه. بالإضافة إلى ذلك، لا يزال المجتمع المدنيّ غير مُنظّم بشكل جيّد ويفتقر إلى القدرة على التّشبيك وتجميع الجهود من أجل فاعليّة أكثر في مجال مناصرة القضايا والمشاريع التي يطرحها والدّفاع عنها.

على مستوى آخر، يجدر التّذكير بأنّ الفنّانين والمثقّفين، باعتبارهم أفرادا أيضًا، أي خارج سياق منظّماتهم المهنيّة، يمكن أن يُشكّلوا قوّة تحليل واقتراح لا يُستهان بها. غير أنّه نادراً ما يتُمّ إشراكهم في صياغة السّياسات الثقافيّة. ممّا يُقلّص من دورهم كطلائع أو كشّافين لمجتمعاتهم.

في نهاية المطاف، يُمْكِنُ القول بأنّ المقاربة التّشاركية في صياغة السّياسات الثقافيّة بهدف الاستجابة للاحتياجات المجتمعية المتغيرة باستمرار، ما تزال غير مُمَنهجة، ورهينة مبادرات مُشتّتة، مُرتبطة بسياقات وظروف سياسية واجتماعية مُعيّنة.

#### ب. مقاربة وظيفية حسب القطاع

قليلة هي السياسات أو الاستراتيجيات الثقافيّة التي تأخذُ في الحسبان صراحة الأدوار التي يمكن أن تلعبها القطاعات غير العُموميّة ومجالات التدخّل المُخصّصة لها أو التي يُمكن أن تُسهم فيها. غير أنّ هذه القطاعات ما فتئت تشارك، بفاعلية متزايدة، في الحياة الثقافيّة وتؤثّر فيها ميدانيّا.

ويلعبُ القطاع الخاص دورًا رائدًا في صناعات السّينما والموسيقى في العديد من البُلدان العربيّة، وخاصّة بمصر ولبنان وبدرجة أقلّ في تونس والمغرب. ويُعدّ دوْرُهُ أكثر أهمية وتأثيرا في صناعات الكتاب والنّشر. وما فتئ هذا الدّور يتعزّز في قطاع الفنون

الحيّة، بما في ذلك المسرح المحترف. وهو أيضًا دورٌ بارزٌ في كلّ من مجال التّجارة المتعلّقة بمنتجات الحرف اليدوية وفي مجال الإنتاج والبثّ التلفزيوني، علاوة عن مجال الثقافة الرّقمية، الذي ما فتئ يتَطَوّر بشكل لافت في السنوات القليلة الماضية، كما تشهد بذلك المنصّات الإلكترونية العربيّة مثل "شوف" أو "يلا ميوزك" ومن ناحية أخرى، يكاد القطاع الخاصّ يمتلك حصريا جميع مُكوّنات الثقافة الرّقمية، بما في ذلك استكشاف طرق جديدة مُبتكرة تستغلّ الإمكانات التي تتيحها تكنولوجيات "الواقع المُعزّز"، مثل "الألعاب الإلكترونية" والجولات الافتراضية في المواقع أو المعالم الأثرية أو المدن، وذلك على الرّغم من أنّ هذه التجارب لا تزال في طور جنيني. خلاصة القول، هي أنّ القطاع الخاصّ نجح في الاستجابة بسرعة للأنماط الجديدة للاستهلاك الثقافيّ في صفوف المراهقين والشبّان والكهول الشبّان، دون إهمال للأنماط الأكثر تقليدية، مما أتاح له بلوغ فئات والشبان والكهول الشبّان، دون إهمال للأنماط الأكثر تقليدية، مما أتاح له بلوغ فئات المتزايد الملحوظ للقطاع الخاصّ، ولا سيّما بالنّظر إلى الوضعية التي تكاد تكون احتكاريّة لنمط محدّد من التّعبير الفنّي لفائدة حفنة من كبار المنتجين والموزّعين؛ وما من شكّ لنمط محدّد من التّعبير الفنّي لفائدة حفنة من كبار المنتجين والموزّعين؛ وما من شكّ يق أنّ هذا الاحتكار يُتيح لهذه الشركات تشكيل الأذواق وخلق احتياجات استهلاكية تتوافق مع عرضها "الفنّي والتّجاري"، ممّا يدخل المستهلكين في حلقة مفرغة.

وبالمقابل، يرى آخرون أنّ التحكّم في الأداة التكنولوجية طالما لعب دورًا مهمًّا في خلق اتّجاهات جمالية جديدة، وأنّ الحفاظ على مستوى مقبول من الجودة الفنّية أو التقنية، على الرّغم من التوجّهات الجمالية الجديدة؛ مُرتبط بدرجة النُّضج على مستوى الإدراك، وهي درجة تختلف من مجتمع إلى آخر ومن فئة اجتماعية إلى أُخرى. لكنّ تدخّل القطاع الخاصّ لا يقتصر على الإنتاج الضّخم والتوزيع على نطاق واسع. حيث شهد عدد من البُلدان العربيّة بروز كمّ متزايد من الفضاءات الثقافيّة متعدّدة التخصّصات، التي تُعدّ شكلا متطوّرا من الفضاءات التّابعة للفرق المسرحية الخاصّة، وتتميّز هذه

https://shoofmax.com أنظر العنوان التالي

أنظر العنون التالي: http://www.yalamusic.com

الفضاءات الجديدة بانفتاحها أيضًا على الفنون البصرية والموسيقى، وبالدور البارز الذي تلعبه، ليس فحسب، بالنسبة لتقريب الثقافة من المستهلكين، ولكن أيضًا في مجال التدريب، من خلال الورشات المختلفة التي تنتظم بها. والأمثلة على ذلك كثيرة في مصر وتونس ولبنان، وبدرجة أقل في الأردن والمغرب.

وعلى غرار القطاع الخاص، يُشارك المجتمع المدنيّ مشاركة فعّالة في الحياة الثقافيّة. ولا ريب في أنّ عمله في الحقل الثقافي في جميع البُلدان العربيّة سابقٌ لعمل السّلطات العُموميّة. من ذلك أنّ بعض الجمعيات موجودة منذ ما يناهز القرن من الزّمن. فترى مثل هذه الجمعيات تَعْبُر الزّمن وترى وظيفتها تتواصل في المجتمع، بغضّ النّظر عن السّياق أو الوضع السياسي الذي تجرى فيه. ومكننا على سبيل المثال، الاستشهاد بجمعيات التّناقل الشّفوي للتراث الموسيقي الأندلسي المغاربي في كلّ من المغرب والجزائر وتونس. وتُوجِد جمعيات تتمتّع بدرجة مُمَاثلة من التجذّر في المشهد الثقافيّ في كلّ بلد عربيّ. ويحدث في بعض الأحيان، أنْ تُمارس هذه الجمعيات نوعا من الاحتكار الكلّي تقريبا للعمل الثقافي في مجالات محدّدة. وتَبْرُزُ أحيانا فروع لجمعيات هدفُها توسيع نطاق عمل الجمعيات "الأمّ" ليغطّي مدن وأحياء أخرى، دون الابتعاد عن نفس المجال الثقافيّ أو الفنّي. وهكذا، يلعب المجتمع المدنيّ دورا مكمّلا لدور السّلطات العُموميّة والقطاع الخاصّ. ويتميّز عليهما في مستوين: أوّلاً، كون الجمعيات تُجسّد بامتياز مبدأ تقريب العمل الثقافيّ من النّاس أو ما يُعرف بثقافة القُرْب، باعتبارها حاضرة على نطاق جغرافيّ واسع، غالبًا ما يَشْمَل البلدات الصّغيرة والمناطق الرّيفية. ثانيا، تلعب هذه الجمعيات دورًا مُهمًّا في تلقين أُسُس الممارسة الأدبية والفنّية والمُمارسة الفنّية الهاوية بشكل عام، وكذلك في تطوير الوعى بالتراث على مستوى الأقاليم. كما أنَّها تلعب دورًا مُهمَّا في نشر الثقافة من خلال تنظيم وتسيير اللّقاءات أو المهرجانات وغيرها من الفعاليات الثقافيّة.

وخلاصة القول هي أنّ المجتمع المدنيّ، أصبح، خاصّةً منذ انطلاق أحداث "الربيع العربي" في عام 2011 يُجسّد ويُثمّن تعبيرات فنّية جديدة، مُبتكرة في الشّكل أو المضمون، راجت وانتشرت تحت مُسمّى "الثقافة البديلة". كما انخرط في مناصرة جملة

من القضايا أبْرزُها حقوق الإنسان والحرّيات الأساسيّة، وكذلك الحقّ في الثقافة وترشيد حوكمة العمل الثقافي وتحقيق مشاركة أفضل للقطاعات غير العُموميّة في عمليّات صُنْع القرار. وكثيرا ما يستجيب المجتمع المدني للاحتياجات الحقيقيّة للعاملين في القطاع الثقافيّ، حيث يُوفّر برامج التّدريب والإحاطة في مجالات عدّة منها الإدارة الثقافيّة، والقيادة، ومتابعة المشاريع وتقييمها، وغيرها من المجالات.

إنّ الدّور المتنامي للقطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ في الحياة الثقافيّة، يصل في بعض البُلدان، مثل لبنان وموريتانيا، إلى حدّ الهيمنة. وهو دور لا مِكن أن يحجب الدّور الأساسي الذي تعليه السُّلطات العُموميّة في غالبية البُلدان العربيّة. من ذلك أنّ الوزارات المسؤولة عن الثقافة والمؤسسات أو الإدارات العُموميّة الأُخرى تتدخّل بشكل يكاد يكُون حصريا في بعض المجالات، مثل إدارة التراث المادي بأصنافه الثلاثة الأثرى والتاريخي والتقليدي. لذلك تراها مُنغمسة كثيرا في العمل الثقافيّ المباشر. ولعلّ خير دليل على ذلك أنّ المؤسسات الثقافيّة المرجعية عادة ما تكون مدعومة من طرف القطاع العمومي، بل تخضع لإدارته المباشرة. ومن الأمثلة على ذلك، دار الأوبرا (القاهرة / مصر)، وبيت الأسد للثقافة والفنون (دمشق / سوريا) ، وأوبرا الجزائر (الجزائر) ، ومركز الموسيقي العربيّة والمتوسطية (سيدى بوسعيد / تونس) ومدينة الثقافة (تونس العاصمة / تونس) ومتحف القاهرة (مصر) ومتحف باردو (تونس) ومتحف بغداد (العراق) ومتحف قطر الوطني (الدوحة / قطر) ، إلخ. بالإضافة إلى ذلك، تُنظِّم الهياكل العُموميّة عددًا من الفعاليات الثقافيّة، مثل المهرجانات السنوية الكبرى أو البرامج الخصوصيّة، التي تُنظّم في إطار مناسبات أو فعاليات مُعيّنة، مثل "عواصم الثقافة العربيّة". وفي العديد من البُلدان، مِتدّ تدخّل الوزارات المسؤولة عن الثقافة إلى الأقاليم الداخلية من خلال تقديم عروض ثقافيّة لها أثر بارز في الحياة الثقافيّة المحلية. ويصل الأمر ببعض البُلدان العربيّة إلى حدّ امتلاك شبكة مُترامية الأطراف من المراكز الثقافيّة والمكتبات العُموميّة، التي تُوكِّلُ إليها مهامٌ مختلفة، تشمل التّدريب والإحاطة والترويج. ويُلاحظُ في نفس السّياق، أنّ عمليّات التّدريب في مجال الفنون التي تُتوّج بإسناد شهادة، وخاصّة في مستوى التعليم العالي، هي بالأساس من مشمولات الجامعات الحكومية، وإن كان الأمر يختلف من ميدان ثقافي إلى آخر. وفي كلّ الحالات، يظلّ القطاع العام هو المسؤول الرّئيسي على تطوير التّرسانة القانونية المتعلّقة بجميع مجالات العمل الثقافي على الرغم من أنّ المبادرات في هذا المجال تعود أيضًا إلى القطاع الخاص والمجتمع المدني. وحتى وإن كان بوسع المرء أن ينتقد العمل الثقافي المباشر، الذي تقوم به الهياكل العُمومية، وخاصة ذلك المتعلّق بتنظيم النّشاطات والفعاليات الثقافية، فمن الضّروري أن يواصل هذا القطاع الاضطلاع بدوره كاملا في صياغة السّياسات الثقافية وتطبيقها.

ويُّكن القول، آنئذ، أنَّ كُلاً من القطاع العام والقطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ مَعْنِيُّ بنفس القدر بتنفيذ السّياسة الثقافيّة على الميدان. غير أنَّ درجة المشاركة تختلف من بلد إلى آخر ومن مجال وتخصّص إلى آخر.

# 2.2 الصّكوك

## أ. الإطار القانونيّ

## • الدّساتير

تُشير أغلب دساتير البُلدان العربيّة بطريقة غير مباشرة إلى الثقافة في مفهومها الواسع، وذلك من خلال التّذكير بِقِيَم مِثْلَ تَساوي المُواطنين أمام العدالة، بغضّ النّظر عن الجنس والعرق واللّغة والدّين، أو الإشارة إلى الحرّيات الأساسيّة بشكل عام أو التّأكيد على عدد من المفاهيم والعناصر الثقافيّة، مثل اللّغة العربيّة والعروبة والثقافة الأمازيغية والإسلام وحرية العبادة والتعدّدية العرقية، إلى غير ذلك. وتُشير دساتير بلدان عربيّة أخرى إلى الثقافة بطريقة أكثر مباشرة، مثل الدستور المصري، الذي يُشدِّدُ على الحقوق الثقافيّة وحرّية البحث العلمي والإبداع الأدي والفنّي والثقافيّ. ويَضْمَنُ الدستور التونسي الحقّ في الثقافة والملكية الفكرية ويُكرّس حرّية الإبداع وحماية الموروث الثقافيّ وحقّ الأجيال القادمة فيه. وينصّ الدستور اللبناني على أنّ الإناء المُتوازن للمناطق ثقافياً واجتماعياً واقتصادياً، ركنٌ أساسيٌّ من أركان وحدة الدولة واستقرار النّظام.

### • الاتّفاقيات والمعاهدات الدولية

لا تُوجَد صكوك معيارية على المستوى الإقليمي العربي، والميل العام هو بالأحرى التّصديق -أو على الأقل الانضمام أو القبول - على الاتفاقيات الدولية الرّئيسية. وكما أسلفنا، تمّ الاعتراف باتفاقية اليونسكو بشأن حماية التراث الثقافيّ غير المادي (2003) - في شكل قبول أو انضمام أو تصديق -من قبل جميع البُلدان العربيّة باستثناء ليبيا. كما أقرّت غالبية كبيرة من هذه الدول باتفاقية المنظمة المذكورة لحماية وتعزيز تنوّع أشكال التّعبير الثقافيّ (2005). وصادقت جميع دول المنطقة على اتفاقية اليونسكو لحماية التراث الثقافيّ والطبيعي العالمي (1972) دون استثناء. بالإضافة إلى ذلك، فإنّ جميع البُلدان العربيّة باستثناء العراق وفلسطين أطراف في اتفاقية برن (1886) لحماية المصنفات الأدبية والفنّية (المكمّلة أو المنقّحة أو المعدّلة في باريس / 1896، برلن / 1908، برن / 1914، روما / 1928، بروكسل / 1948، ستوكهولم/ 1967، باريس / 1971، برن / 1979). على أنّ ستّ دول فقط من بلدان المنطقة، وهي لبنان وسوريا والجزائر والبحرين وقطر والإمارات، مُنْخرطة في اتفاقية روما لعام 1961 (اتفاقية حماية فنّاني الأداء ومنتجى التّسجيلات الصّوتية وهيئات الإذاعة)، والمعروفة باسم"اتفاقية روما للحقوق المجاورة". أمّا اتفاقية الجوانب المتّصلة بالتّجارة من حقوق الملكية الفكرية (المنظمة العالمية للتجارة 1994 (فقد وقّعت عليها سبعُ دُول هي جمهورية مصر العربيّة والمملكة المغربية ومملكة البحرين، وسلطنة عمان ودولة قطر والمملكة العربيّة السعودية والإمارات العربيّة المتحدة، في حين أنّ معاهدة بيجين (بكين) بشأن الأداء والتّنفيذ السّمعي البصري (الصين / 2012)، التي لم تدخل حيّز التّنفيذ بعد، وُقّعت إلى غاية الآن من قبل ثماني دُول، وهي سوريا والسودان والجزائر وموريتانيا والمغرب وتونس وقطر والإمارات.

## • الاتفاقات الثنائية للتعاون الدولي

تُوجَدُ اتفاقيات تعاون ثنائيّة بين الغالبيّة العظمى من الدول العربيّة تَشْمَلُ القطاع

الثقافي أو هي مخصّصة لهذا القطاع بالذّات. وتتعلّق هذه الاتفاقيات، بالخصوص، بتبادل الفنّانين في إطار الأسابيع والمهرجانات والمعارض الثقافيّة أو معارض الكتب.

### • تشريعات مختلفة

تُكَمِّلُ قوانين مختلفة، مثل المراسيم والقرارات الوزارية وغيرها، التّرسانة القانونية المُرتبطة بشكل مباشر أو غير مباشر بالمجال الثقافيّ. ويَسْمَحُ إلقاء نظرة على التشريعات الجارية في جلّ البُلدان العربيّة بالتّأكيد على ما يلى:

- أنّ القوانين أو التدابير المتّخذة في السنوات الأخيرة، والتي يُمكن اعتبارها هامّة بالنّظر إلى أنّها قد تؤثّر على المجال الثقافيّ، لا تزال قليلة. ومن ضمن هذه النّصوص التشريعية المرسوم المتعلّق بعودة صندوق دعم الأفلام بداية من العام 2018 (الأردن/2017))، والقانون المتعلّق بالفنّان والمهن الفنّية (المغرب/2016)، و المصادقة على النّظام الأساسي المحدث لتعاونية الفنّانين والمبدعين والتقنيين في المجال الثقافيّ (مقتضى القرار المؤرخ في 8 أوت 2017)، وقانون حقوق المؤلف والحقوق المجاورة (الكويت/2016)، والمصادقة على كرّاس شروط إحداث واستغلال مركز ثقافيّ خاصّ (تونس/2016) ، ومشروع قانون يتعلّق بالفنّان والمهن الفنيّة، ولا سيّما العنصر المتعلّق موارد صندوق الرّعاية الاجتماعية للفنّانين (لبنان/2016) ، والقانون الخاصّ بالرّعاية الثقافيّة والقانون الأساسي المتعلّق بالتّسجيل والإيداع القانوني (تونس/ 2015).
- عكن تصنيف المجالات -أو المواضيع -الواردة في تشريعات أغلب البُلدان العربيّة في ثلاث فئات. تتعلّق الأولى بحقوق الطّبع والنّشر وصون التراث المادي الأثري والتاريخي والتقليدي وحمايته. وتختصّ الثّانية بالمجالات التي ترد في تشريعات عدد من الدول، مثل الجزائر والمغرب وسوريا وتونس ولبنان. وتتعلّق هذه التشريعات بشكل أساسيّ بإحداث ضرائب خاصّة بالقطاع الثقافيّ أو بحوافز ضريبيّة لتشجيع المشاريع الثقافيّة والإبداعيّة، بالإضافة إلى الإشارة إلى الحقوق المجاورة، التي ترد

حتى في تشريعات البُلدان غير الأعضاء في اتفاقية روما لعام 1961، مثل تونس والأردن والكويت والمغرب ومصر، وإن كانت الدولتان الأخيرتان موقّعتين على اتفاقية جوانب حقوق الملكية الفكرية المتّصلة بالتجارة (تريبس). أمّا الفئة الثالثة، فتهتمّ بالمجالات التي تتباين بشأنها الإجراءات من دولة عربيّة إلى أُخرى. على سبيل المثال، قوانين التّغطية الاجتماعية للفنّانين، وتنظيم العمل في القطاع الثقافيّ والتخصّصات الفنيّة.

ويمكن القول بأنّ جُهودًا ملحوظة تُبذل من قبل الدول العربيّة لتكييف ترسانتها التّشريعية لتواكب العالمي من خلال تحيين النّصوص القانونية القديمة أو سَنّ قوانين متطوّرة واعتماد مقاربات جديدة للثقافة والصناعات الثقافيّة والإبداعيّة. ومع ذلك، فمن الملاحظ، أوّلا، أنّ سياسة بعض الدّول تفتقر إلى الاتّساق فيما يتعلّق بالتّصديق على الاتفاقيات الدولية الرّئيسية أو التكميليّة التي تشمل نفس الموضوعات أو المجالات تقريبًا. ثانياً، هناك فجوة واضحة بين البُلدان العربيّة من حيث التّرسانة القانونية بأكملها، والتي لا غنى عنها لتنظيم القطاعات الثقافيّة والإبداعيّة وتشجيع العاملين فيها. ثالثا، وجود تبايُن كبير بين التشريعات الجاري بها العمل وتطبيقها على الميدان. وبالفعل، لا تُسهم المنظومة القانونية المُتاحة، في معظم البُلدان، بفعاليّة في حلّ مختلف المشكلات المطروحة، بدءاً من الحريات الأساسيّة إلى ريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة، ومروراً بالملكية الفكرية والوضع القانوني للفنّان.

### ب. التّمويل

يعكس تمويل الثقافة التطوّر التّدريجي لمناويل السّياسات الثقافيّة التي تُوفّر، كما أسلفنا، مجالا مُهمًا لتدخّل المجتمع المدنيّ والقطاع الخاصّ. فبعد أن ظلّ تمويل الثقافة، على امتداد العقود الماضية، يعتمد أساسًا على التّمويل العمومي في معظم البُلدان العربيّة، أصبح اليوم يميل إلى التّوازن كنتيجة لبروز المؤسسات والمنظمات غير الربحية، وتطوّر برامج التمويل الدولية، وبدرجة أقلّ، الاستثمار الخاصّ. وقد تمّ في بعض البُلدان، عكْس التيّار تَهَامًا. ففي فلسطين مثلا، أصبح التّمويل الدولي يوفّر الجزء الأكبر من

الاعتمادات المرصودة للعمل الثقافيّ. وفي لبنان، تراجع التّمويل العمومي إلى المركز الثّاني، بعد الصناديق الدولية والاستثمارات الخاصّة. وفي المغرب، أصبح القطاع الخاصّ، بفضل رعاية الأحداث الثقافيّة الدّورية الكبرى والاستشهار، يتجاوز القطاع العمومي إلى حدّ كبير في التّمويل المباشر للعمل الثقافيّ.

وقد سُجلت، في جميع البُلدان تقريبًا، بوادرُ اهتمام بتنويع مصادر وآليات تمويل الثقافة. وفي بعض الأحيان تكون هذه السّياسة مقصودة، كما هو الشّأن في تونس. فالدولة لا تحتكر الاستثمار في القطاع الثقافيّ وتسعى إلى إشراك كافّة مكونات المجتمع المدنيّ، حيث يُجيز القانون الخاصّ بالرّعاية الثقافيّة، الصّادر عام 2014، الانتفاع بالطرح الجبائي بنسبة 100٪ لأيّ شخص طبيعيّ أو اعتباري بعنوان الرعاية المسندة إلى المؤسسات أو المشاريع أو الأعمال ذات الصّبغة الثقافيّة.

على أنّ البيانات الدّقيقة، التي تُتيح القيام بمقاربة موضوعيّة لهذه المسألة، مفقودة في الوقت الرّاهن، وذلك لسبين اثنين: أوّلا، أنّ عددا كبيرا من الأنشطة الفنيّة -والأنشطة الثقافيّة عمومًا -ما يزال يُشكّلُ جزءًا من الاقتصاد غير الرّسمي؛ ثانيا أنّ الأرقام المتوفّرة التي تعكس ميزانيات الهيئات العُموميّة المسؤولة عن الثقافة، مثل الوزارات أو غيرها من الهيئات والدوائر المماثلة، والتي تتراوح عمومًا بين 0.4 ٪ و0.8٪ من مُجمل ميزانية الدولة، ليست ذات دلالات ولا تتيح قراءة موضوعية للواقع الثقافيّ. فهي من ناحية، تشمل ميزانيتي التّسيير والاستثمار. ومن ناحية أُخرى لا يخفى على أحد أنّ الثقافة تَعْنِي أيضا دوائر وزارات أُخرى، مثل التّعليم والسياحة والشباب والمرأة والتراث، وغيرها. ومع ذلك فإنّ مساهمتها لا تُحتسب في معظم الأحيان.

هذا ولم يُشكّل تدخّل القطاع الخاصّ في مجال الصناعات الثقافيّة والإبداعيّة إلى حدّ الآن موضوع دراسات جادّة، يمكن أن تعكس أثرها الاقتصادي الحقيقي.

ولئن تنامت مصادر تمويل الثقافة وتنوّعت، فإنّ حصّة التّمويل المباشر للعمل الثقافيّ من قبل الدولة-سواء من خلال الدّعم أو من خلال إنشاء شبكات من المؤسسات الثقافيّة المحلية -ما تزال مرتفعة إلى حدّ كبير، وذلك مقارنة بالاستثمار الاقتصادي

الذي يوفّر أرباح لا تُتيحُها الثقافة. ودون التقليل من أهمّية أيّ عمل ثقافيّ، سواء على المستوى الفردي أو الجماعي، فإنّ الانفاق على الثقافة يتمّ عمومًا دون احتساب للجدوى ودون اعتبار للمردودية الاقتصادية البحتة. على أنّ ذلك لا يُخفي الجهود التي تبذلها عدد من الدول العربيّة التي اختارت الترّكيز على الثقافة لتحسين صورتها من خلال بعث المؤسسات أو تنظيم الفعاليات الثقافيّة ذات البُعد الدولي، مثل متحف اللّوفر بأبو ظبي (الإمارات العربيّة المتحدة) أو مهرجان موازين بالرباط (المملكة المغربية). ويمكن القول في مثل هذه الحال، أنّ عائد الاستثمار يتحقّق عبر قطاعات غير الثقافة، مثل الفلاحة والصيد البحري والصناعات الغذائية والصناعات الكيميائية والسّياحة والخدمات الفندقية والتّجارة الدولية. وتحاول بلدان عربيّة أُخرى تعزيز الاستثمار عن طريق اعتماد أساليب مُغايرة، ما في ذلك الانتفاع بمختلف الحوافز الجبائية، مثلما هو الشّأن في الأردن، حيث يُعفى قطاع السينما من الضّرائب تماما.

#### 3.2. مجالات التّطبيق

### أ. المجالات الفنية

يجب التّمييز هنا بين فئتين من المجالات الفنية. تضمّ الفئة الأولى الفروع المتجدِّرة في الممارسات والتّقاليد الاجتماعية وذات الوظائف الواضحة التي تتحقّق من خلال طقوس متعددة، وهي فروع فنية وأنماط تعبير فنّي قادرة على الاستمرارية والرّواج حتى بشكل مستقلّ عن السّياسات والاستراتيجيات الثقافيّة. وتُعارَسُ هذه الأشكال التّعبيرية سواء في سياقات مُنظّمة ومحترفة (الأندية، الأكاديميات، إلخ) أو في صيغة ممارسات تلقائية متأصّلة. وتتمثّل بالأساس في الموسيقى والرّقص التراثيين. أمّا الفئة الثّانية، فتتضمّن فروعا فنّية لها حضور متفاوت الأهمّية في المجتمعات العربيّة، وهي مُرتبطة بالتّاريخ المعاصر والسّياسة الثقافيّة لكلّ دولة عربيّة. وتتعلّق هذه الفئة بالأحرى بالمُمارسة الفنيّة المنظّمة أو حتى المحترفة. ومن أبرز الأمثلة على ذلك السينما والمسرح والرقص (الكلاسيكي والمعاصر وغيرهما) والفنون البصريّة. وكنتيجة لذلك، فإنّ ممارسة هذه التّعبيرات وتطوُّرها يظلان متفاوتيْن ومتباينيْن عبر البُلدان العربيّة.

وتُعتبر التّعبيرات الإبداعيّة في مختلف هذه الفروع الفنية انعكاسا لواقع السّياسات الثقافيّة في البُلدان العربيّة. وهي تستند بشكل مباشر إلى درجة تجدِّرها في الممارسات الثقافيّة والاجتماعية، سواء كان هذا التجذر "مُتوارثا" أم "طبيعيًا" أم أنّ التّعبير برز للوجود في سياقات معينة أو بفضل سياسات ثقافيّة محدّدة (تنظيم القطاع والتّدريب والدّعم والتّرويج والتّثمين، وغيرها). ومن البديهي أن تكون القدرات الإبداعيّة في الفروع الفنية المشار إليها مُتفاوتة من بلد إلى آخر ومن مجال إلى آخر. ونعني بالقدرات الإبداعيّة تلك القدرات العامّة التي تُعتبر هيكلية داخل المجتمع، وليس القدرات الإبداعيّة الفردية المُرتبطة أكثر بالتّجربة والمبادرة الفردية. ويستتبع ذلك ظهور "جزر" للتّعبيرات السّائدة، مثل السينما (مصر ثمّ البُلدان المغاربية بشكل رئيسي)، والمسرح (مصر وتونس ولبنان وسوريا) والشّعر (موريتانيا والسعودية والعراق) والفنون البصريّة (مصر وتونس والعراق والمغرب)، إلخ.

ويذهب جُلّ الخبراء، الذين شملتهم الاستشارة في سياق هذه الدّراسة  $^1$  إلى اعتبار أنّ القدرات الإبداعيّة في بلدانهم جيّدة أو مقبولة. وهم يرون أنّ إخفاقات الدّورة الإبداعيّة إغّا تكمن في مستوى الانتاج والترويج. وفعلا، لا يزال الإنتاج دون النّسق المأمول وذلك لسببين: الانعدام التّام للتّكافؤ بين المجالات الفنّية واحتكار الانتاج من قبل عدد قليل من البُلدان العربيّة  $^2$ ، في سياق يتّسم بغياب إنتاجات مشتركة بينها. وتتّبع بعض الدّول العربيّة سياسة الدّعم الثقافيّ، التي تنضاف للجهود التي تبذلها هيئات مثل المورد الثقافيّ وأفاك وأرتيريل نتوورك  $^2$  -على الرّغم من أنّها تهتمّ بالأساس بالبُلدان الإفريقية -وأيضًا تلك التي تبذلها المؤسسات التي ما فتئ حضورها يتعزّز في المُشهد الثقافيّ. ولعلّنا لسنا بحاجة هنا إلى التّنويه بحقيقة أنّ الإنتاج الفنّي لا يقتصر

أنظر قائمة الخبراء الذين تمّت استشارتهم في الملاحق.

أنظر البند "ريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة".

ألمورد الثقافي : منظمة غير حكومية تأسست عام 2003 ، ومقرها في بيروت.

<sup>4</sup> الصندوق العربي للثقافة والفنون 'أفاك': منظمة غير حكومية تأسست عام 2007 ، ومقرها في بيروت

أرتيريل نتوورك: شبكة إفريقية من شبكات المجتمع المدني تضم فنانين ومنظمات ومؤسسات تعمل في القطاع الإبداعي الإفريقي تم
 إنشاؤها عام 2007 ، ومقرها في أبيدجان.

على توفّر المساعدة على الإبداع، بل يَشْمَلُ أيضًا توفير ظُروف العمل الجيّدة، والمتابعة، وكسب المواقع في الأسواق، ومَدِّ يَدِ المُساعدة للفنّانين الشبّان لمؤازرة مسيرتهم الفنّية وإدارتها. لَكِنْ هلْ يُمْكن تطوير الإنتاج الثقافيّ في بيئة ينعدم فيها احترام حقوق الملكيّة الفكريّة، إضافة إلى الاشكاليات المنجرّة عن المقدرة الشّرائية للمُستهلك في العديد من البُلدان العربيّة؟

لا يزال يُعاني عددٌ كبيرٌ من المهرجانات والفعاليّات الثقافيّة في البُلدان العربيّة، إجمالا، من إشكالات جسيمة، تتمثّل أوّلاً، في الطّبيعة المناسبتية للتّرويج الثقافيّ لها، ممّا يَحُدّ من فرص توزيعها بانتظام على مدار السّنة. ثانيا يَطْرَحُ تنَقُّل الفنّانين مُشكلة حقيقيّة. فبالإضافة إلى صعوبات الحصول على تأشيرات الدّخول في معظم البُلدان العربيّة، فإنّ تبادل الفنّانين مُرتبط بالأساس بالأسابيع الثقافيّة الرّسمية والمهرجانات الكبرى للموسيقى والسينما والمسرح، وهي فعاليات محدودة الانفتاح على غير المشاهير من الفنّانين. ثالثا، تبدو عملية دمج الأدوات الرّقمية في جميع مراحل العملية الإبداعيّة وخاصّة فيما يتعلّق بالنّشر، مُتعثّرة وغير خاضعة للسّيطرة التامّة، باستثناء بعض التّجارب النّاجحة هنا وهناك.

وخلاصة القول هي أنّه على الرّغم من الطّفرة التي يشهدها القطاع الأدبي والفنّي في معظم البُلدان العربيّة، فإنّ سلسلة الابداع/الإنتاج/التّوزيع ما تزال تُعاني من أوجه قصور ملحوظة، مختلفة ومُتباينة الحدّة من بلد إلى آخر. ذلك أنّ هذه السلسلة تعكسُ -حسب ما يبدو-كمّية هائلة من الجهود المشتّتة والمفتقرة إلى التّنسيق -بما فيها الجهود التي تبذلها السّلطات العامّة -بدلاً من الخُضوع لرؤية استراتيجية شاملة.

#### ب. صناعة الكتاب

أحدثت غالبية البُلدان العربيّة آليات مختلفة لمساعدة قطاع الكتاب، من خلال تقديم دعم مباشر أو غير مباشر للمؤلّفين والنّاشرين. ومن الأمثلة على ذلك يُمكن الاشارة إلى تنظيم صالونات ومعارض الكتب، وتحمّل التّكلفة الكلّية أو الجزئية لنقل

الكتب والمنشورات في إطار المشاركة في التّظاهرات الدولية منها، والاقتناءات العُموميّة ودعم الدولة لأسعار شراء الورق لفائدة الناشرين. ويتوسّع نطاق الدّعم ليشمل في بعض الأحيان إسناد المنح للمؤلّفين لتشجيعهم على الانتاج. علاوة عن ذلك، سعت بعض الدول إلى اتّخاذ تدابير لصالح شرائح مُعيّنة من جمهور القرّاء، وذلك في سياق فعاليات دوريّة أو عرضيّة، مثل برنامج "العاصمة العالمية للكتاب¹" لعام 2019 بالشّارقة (الإمارات العربيّة المتحدة)، الذي تمّت صياغته حول ستة محاور، هي: التّضامن والقراءة والتراث والوعى والنشر والشباب².

غير أنّ القطاع يُعاني من مشاكل هيكلية مختلفة. فالمنطقة العربيّة هي من بين أقلّ مناطق العالم ميلا للقراءة قلام وحتى في البُلدان التي ترسّخت فيها صناعة الكتب، مثل لبنان، فإنّ أرقام المبيعات -دون احتساب الكتب المدرسية -تظلّ رهينة بنجاح بعض المؤلّفين، مثل النّجاح الذي حقّقته الكاتبة أحلام مستغاني في السنوات الأخيرة. وتجعل صعوبة التحكّم في تكاليف النّشر سعر بيع الكتاب في غير متناول العدد الأوفر من القرّاء المحتملين في الكثير من البُلدان العربيّة. تضاف إلى ذلك مُشكلة تداول الكتب بالنّظر إلى غياب شبكات التوزيع القادرة على تغطية شاملة للعديد من البُلدان العربيّة. ولا تتوفّر حاليا شبكات التوزيع سوى في عدد محدود من بلدان الشرق الأوسط، ومنطقة الخليج العربي وإن بصورة متقطّعة. وعلاوة عن ذلك لا بدّ من الإشارة إلى أنّ أحداث ما بعد 2011 قد أثرّت بقُوّة على أسواق الكتاب في العديد من البُلدان، ومنها العراق وسوريا. وتعاني صناعة الكتب أيضًا من القرصنة، وهي معضلة كبيرة في معظم البُلدان العربيّة. على مستوى آخر، الكتب أيضًا من القرصنة، وهي معضلة كبيرة في معظم البُلدان العربيّة. على مستوى آخر،

ا برنامج عواصم الكتاب العالميّة هي مبادرة أطلقتها منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة "اليونيسكو" في عام 1996 وتسعى لتشجيع ودعم الأنشطة الثقافيّة على المستويين المحلي والعالمي من خلال ترشيح أفضل برنامج تُقدّمه المدينة على مدار عام كامل بهدف دعم قراءة الكتب، بالإضافة إلى تعزيز السلام والإثراء الثقافيّ والحوار بين الثقافات من خلال التعليم والتواصل وتبادل المعلومات.

<sup>2</sup> أنظر: https://fr.unesco.org/news/sharjah-capital-world-capital-2019

<sup>3</sup> مصر والمملكة العربية السعودية هما البُلدان الوحيدان المدرجان في قائمة 30 دولة الأكثر مطالعة (أنظرمقالة منشورة بالفرنسية على الأنترنيت: عادات المطالعة/ أي البُلدان يقرأ كتبا أكثر؟

Habitudes de lecture : quel pays lit le plus de livres ?, https://www.actualitte.com/article/monde-edition/habitudes-de-lecture-quel-pays-lit-

<sup>،</sup> أحلام مستعاني: كاتبة جزائرية من مواليد 1953.

فشلت صناعة الكتب الإلكترونية في الانطلاق وهي تُواجه مشكلة في توليد الطّلب، على الرّغم من أنّ مستخدمي الإنترنت يصلون إلى 150 مليون من بين إجمالي سُكّان البُلدان العربيّة البالغ عددهم حوالي 400 مليون نسمة. وقد تقرّر خلال الدّورة الحادية والعشرين لمؤتمر الوزراء المسؤولين عن الشؤون الثقافيّة في الوطن العربي<sup>1</sup>، التّعاون مع اتّحاد النّاشرين العرب لإعداد دراسة ميدانيّة حول "صناعة الكتاب ونشره في البُلدان العربيّة"، وأُخرى حول "تطوّر المُيول القرائيّة في المجتمع العربي في ظلّ التطوّر الرقميّ".

### ج. التراث

التراث المادي المعماري والعمراني

يشمل التراث المادي للمُستوطنات البشرية ما يلي:

- التراث الأثري والتاريخي، الذي يتضمّن شواهد على مختلف الحضارات السّالفة. ويُحتفظ بالعديد من مكوّنات هذا التراث في مخازن المتاحف، وتُعرض في المتاحف أو تحفظ في الموقع الذي تمّ العثور عليها به.
  - التراث المعماري والعمراني.
  - التراث المعماري للمدن الجديدة.

وتَسْتند السّياسات المُرتبطة بالتراث المادي إلى ثلاثة مبادئ أو مذاهب:

- مذهب يقوم على حماية التراث الأثري وحفظه وترميمه وعرضه بالمتاحف:

في هذا الصّده، يخضع التراث التاريخي ذو الصّبغة الأثرية بشكل عام لإشراف جهاز حماية وأبحاث جامعية ومنظومة متحفية تتولّى نشر المعرفة، وغالبًا ما تشرف على إدارته مؤسسات من القطاع العام. ويُعتبر الجمع بين أدوات البحث والإدارة والأنشطة المتحفية والتّرويج والتّثمين عمليّة معقّدة بشكل خاصّ من حيث التّنظيم الإداري.

- مذهب الصون من أجل إعادة تأهيل الأحياء السّكنية القديمة في المناطق الحضرية والرّيفية والتّجديد الحضرى "للمجموعات التاريخية والتقليدية"، و"التراث الحي":

عقد في القاهرة يومي 14 و15 أكتوبر 2018.

يقرّ مذهب الصّون، كما ورد في توصيات اليونسكو لعام 1976، بأنّ المدن والمجموعات التاريخية والتقليدية، التي تُعدّ النّموذج الأصلي للمدينة العربيّة، كيان متجانس ومتماسك وغير قابل للتّجزئة ويتعيّن دمجه في الحياة المعاصرة. وتُشكّل المدن القديمة، باعتبارها مجموعات تاريخية وتقليدية "تراثا حيًا" (المجلس الدولي للمعالم والمواقع/ايكوموس 1980)، وأماكن للمعيشة والتواصل الاجتماعي والسّكن والحرف اليدوية والتجارة، ذات وظيفة متواصلة تُعدّ في رأي المهندسين المعماريين وعلماء الاجتماع "مُوذجًا عمرانيا معاصرا، شريطة أن يتمّ إعادة تقديمها وتحديثها وفقا للظّروف الاجتماعية والثقافيّة لعصرنا الراهن". وهكذا تتحوّل معظم المدن التاريخية إلى أشبه شيء بالغيتوات الحضرية التي تحيط بها التجمّعات السّكنية الحديثة المتنامية والمتمدّدة باستمرار، ممّا يثير مشكلة سياسات التدخل. والملاحظ أنّ العمليّات التي تهدف إلى الحدّ من تهميش هذه المدن، والتي غالباً ما تكون عمليّات محدودة ومحصورة النّطاق، الحدّ من تهميش هذه المدن، والتي غالباً ما تكون عمليّات محدودة ومحصورة النّطاق، في المدن العتيقة اليوم متباينا للغاية في جميع أنحاء البُلدان العربيّة، حتى بين المدن الواقعة في نفس البلد، ممّا يعكس قصورا ملحوظاً في اتّساق وترابط مكوّنات السّياسات المعتمدة في هذا الصّدد.

- مذهب دمج المستوطنات البشرية، التي تُشكّل المشهد الحضري التاريخي وحفظها وإدارتها:

تقترح التوصية الخاصة بـ"المناظر الحضرية التاريخية" (اليونسكو 2011) مقاربة جديدة للقيم الثقافيّة (الجمالية أو التاريخية أو العلمية أو الاجتماعية أو الرّوحية)، سواء بالنّسبة للأجيال السّالفة أو الحالية أو القادمة. وتتجسّد هذه القيم الثقافيّة في الحيّز المكاني نفسه وفي الممتلكات التراثية التي يتضمّنها. وتقترح التّوصية أيضًا أداة معيارية جديدة، يكُون الهدف منها تحسين "حفظ وإدارة المدن التاريخية". وتدعو إلى طرح تساؤلات حول "حماية المجموعات التاريخية والتقليدية ودورها في الحياة المعاصرة" وإلى اعتماد التّخطيط الإقليمي عند التّعامل مع "المدن التي تواجه

ضغوطات تنموية ". ولا يسعنا في هذا السياق سوى أن نتبيّن النّقص المُسجّل في استراتيجيات حفظ التراث وإدارته في معظم البُلدان العربيّة، على الرّغم من الجهود المبذولة في هذا الصّدد.

ولعلّ خيرُ شاهد على ما أسلفنا عمليّات إدراج المواقع والمعالم والمدن التاريخية في قوائم اليونسكو للتراث العالمي الإنساني على أنّ هناك حاجة إلى بذل المزيد من الجهود لتثمين هذا التراث بصورة أفضل. ويُلاحظ في هذا الصّدد أنّ التيّارات المحافظة، التي تُمانع اعتماد أيّ صيغة من صيغ الاستغلال إلى أبعد من الحفريات الأثرية وإنجاز البحوث وإصدار المنشورات العلمية، لا تزال مهيمنة في القطاع. وكنتيجة لذلك يكادُ الاستغلال ذي الصّبغة التجارية حاليا لا يعدو سوى زيارات اكتشافية تُنظم في سياق الجولات السياحية. وترفضُ هذه التيّارات المحافظة والمُهيمنة إسناد أيّة وظائف جديدة لهذه المُكوّنات التراثية. وهي تعارض أيّ مقاربة للتّثمين والاستغلال، يقوم بها – بصفة تكميلية لدور القطاع العام -رجالُ أعمال من القطاع الخاصّ، في إطار مشاريع مشتركة تجُمع بين الجوانب التراثية والنشاط الاقتصادي. ومن المفارقات، أنّ هذه الظّاهرة تبرُز بوضوح أكثر في البُلدان العربيّة التي تَحُول فيها محدودية الإمكانيات المادية دون قيام بوضوح أكثر في البُلدان العربيّة التي تَحُول فيها محدودية الإمكانيات المادية دون قيام القطاع العام بتثمين حقيقيّ لمكوّنات التراث.

# التراث الثقافي غير المادي

رغم التجدِّر العميق للتراث غير المادي، الذي يضبط إيقاع الحياة الاجتماعية اليومية والمناسبات من خلال العديد من أغاط التعبير وأشكاله المتطورة على الدوام، فإنّه لا يزال يحتل مرتبة ثانويّة في السّياسات الثقافيّة، مقارنة بالتراث المادي. ومع ذلك، فمن الواضح أنّ هذا الصنف من التراث ما فتئ يُثير اهتماما متزايدا عند صياغة هذه السّياسات. ويُؤكّد الباحث أحمد سكونتي، بأنّ "غالبية الدول العربيّة قد اتّخذت

أنظر في الملحق المعالم والمدن والمواقع المدرجة بقوائم التراث الإنساني العالمي الذي تديره منظمة اليونسكو.

تدابير تهدف إلى حماية تراثها الثقافيّ غير المادّي، وتمّ ذلك في كثير من الأحيان بدعم من اليونسكو والمنظمات الإقليمية (الألكسو والإيسيسكو). فنقَّحت بعض الدّول الأطر القانونية السّارية، حتى تأخذُ بعين الاعتبار التراث الثقافيّ غير المادّي وأنشأت مؤسسات أو وسّعت مشمولات المؤسسات القائمة على تنفيذ السّياسات العامّة في هذا المجال. وتوجدُ مؤسسات تابعة للقطاع العام أو للمجتمع المدنيّ تهتمُّ بشكل مباشر بجمع التراث الثقافيّ غير المادّي وحصره والتّرويج له، مثل الجمعية المصرية للمأثورات الشعبية (مصر) ومركز الموسيقي العربيّة والمتوسطية (تونس) ومعهد الشارقة للتراث (الإمارات) ومركز التراث الموسيقي اليمني (اليمن)، ومركز التراث الشّعبي في دول مجلس التعاون لدول الخليج العربيّة (قطر) الذي أُغلق في عام 2005. وينعكس الاهتمام المتزايد لدى عدد من البُلدان بهذا التراث من خلال شروعها في عمليّات الجرد وفي أنشطة التّوعية والتّرويج، بالإضافة إلى اتّخاذ مبادرات لإدراجه في البرامج التعليميّة. ومن الأمثلة على ذلك إحداث لجنة وسجلٌ وطنيين للتراث الثقافيّ غير المادّي (تونس / 2014) أو المشروع النّموذجي « تعلّم مع التراث الثقافيّ غير المادّي لمستقبل مستدام» لشبكة المدارس المنتسبة لليونسكو (لبنان / 2018)). هكذا إذا شهدنا بروز وعى حقيقيّ تخلّلته جهود ملحوظة للعناية بالتراث الثقافي غير المادي من قبل الدول العربيّة. وفي هذا السّياق، يذكّر سكونتي بأنّه باستثناء ليبيا والصومال، صادقت جميع الدول العربيّة على اتفاقية صون التراث الثقافي غير المادي. وقد أدرجت خمسة عشر دولة، عناصر من التراث الثقافيّ غير المادّي في قوائم الاتفاقية وكنتيجة لذلك بلغ عدد العناصر التي أُدْرجَت على القامّة التمثيلية للتراث الثقافيّ غير المادّي للبشرية 45 عنصرا، علاوة عن 7 عناصر مدرجة في قائمة التراث الثقافيّ غير المادّي الذي يحتاج إلى صون عاجل ". ويُشير سكونتي إلى أنّ "المركز الإقليمي لحماية التراث الثقافيّ غير المادّي في إفريقيا، الذي اقترحته الجزائر حظى بإقرار المؤمّر العام لليونسكو كمركز من الفئة الثّانية تحت رعاية المنظمة" ومن المرتقب أن يعزِّز هذا المركز الجهود المبذولة، على الأقلِّ بالنَّسبة للدول العربيَّة المعنيَّة. من ناحية أُخرى، يشير الباحث إلى أنّه "لم يتم حتى الآن إدراج أيّ برنامج أو مشروع أو

نشاط من قبل دول المنطقة في سجلٌ ممارسات الصّون الجيّدة "، ممّا يُثبت أنّ الجهود رجّا تفتقر إلى الهيكلة، أو حتى التّأثير الفعليّ.

### التراث الطبيعي

صَدَّقت جميع بلدان المنطقة، دون أيّ استثناء، على اتفاقية التراث العالمي لعام 1972. ويجدر التّذكير بأنّ هذه الاتفاقية، التي تتميّز بـ"الجمع في وثيقة واحدة بين مفهومي حماية الطّبيعة والحفاظ على الممتلكات الثقافيّة، تُقرّ بالتّفاعل بين الإنسان والطبيعة وبالحاجة الأساسيّة للحفاظ على التّوازن بين الاثنين "أ. بالإضافة إلى ذلك تهتم قوانين مختلفة بموضوع التراث الطّبيعي، معتبرة إيّاه "مجموعة من المناطق الجغرافيّة والنظم الإيكولوجيّة التي يجب حمايتها". غير أنّ هذا التراث لا يُشكّل جزءًا من مجالات تدخّل السّياسات الثقافيّة المُعْلنة في البُلدان العربيّة. وفِعْلاً لم يرد ذكر التراث الطّبيعي سوى ضمن السّياسة الثقافيّة السعودية المنشورة في 30 مارس 2019. ذلك أنّ تصوُّر هذا النّوع من التراث على أنّه ثقافيّ، أو بالأحرى تَصَوُّر بُعْده الثقافيّ، يُعدُّ من المفاهيم الحديثة إلى حدّ ما في البُلدان العربيّة، على الرّغم من ارتباطه بالعديد من التقاليد والعادات والسّلوك الإنسانيّ، وأيضًا من توفُّر التشريعات الملائمة في غالب الأحيان. ويطرح ذلك مفارقة حقيقيّة، تبرُز بوضوح أيضًا من خلال عدد المواقع الطّبيعيّة التي ويطرح ذلك مفارقة حقيقيّة، تبرُز بوضوح أيضًا من خلال عدد المواقع الطّبيعيّة التي أدرجتها البُلدان العربيّة في قوائم اليونسكو المناسبة، علما بأنّه عدد محدود للغاية أدرجتها البُلدان العربيّة في قوائم اليونسكو المناسبة، علما بأنّه عدد محدود للغاية أدرجتها البُلدان العربيّة في قوائم اليونسكو المناسبة، علما بأنّه عدد محدود للغاية أدروجتها البُلدان العربيّة في قوائم اليونسكو المناسبة، علما بأنّه عدد محدود للغاية أدروسية المؤلفة علي المؤلفة المؤلفة المؤلفة الغاية أدروسة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة النهورة الغاية أدروسة المؤلفة ال

وعلى الرغم من تنامي دمج التراث الطبيعي ضمن الجولات السياحة، التي تجمع بين البعدين الثقافي والترفيهي، فإن هذا النوع من التراث يستدعي اهتمامًا حقيقيًا من قبل السياسات الثقافية ووضع استراتيجيات حقيقية لتثمينه.

### د. روح المبادرة في مجال المشاريع الثقافيّة والإبداعيّة

ليست إقامة المشاريع الثقافيّة بالتّقليد الجديد في البُلدان العربيّة. وقد ارتكزت،

أنظر الرابط

http://www.heritageforpeace.org/wp-content/uploads/2013/05/Convention-Concerning-the-Protection-of-the-World-Cultural-and-Natural-Heritage-AR.pdf

أنظر القائمة المناسبة في الملاحق

على امتداد أكثر من نصف قرن، بشكل أساسيّ على الإنتاج والترويج في الحقل السينمائي والمسرحي والموسيقي والتلفزيوني، وبالطبّع التّجارة المتعلّقة بمنتجات الحرف التقليديّة. وبعد أن ظلّت روح المبادرة في المشاريع الثقافيّة على مدار عقود من الزّمن حكرا على دولة كان لها دور رياديّ، وهي مصر، بدأت تشمل تدريجياً جميع البلدان العربيّة تقريبًا. فكان أن تنامى عدد شركات الإنتاج العاملة في قطاع السينما والموسيقى، وكذلك الفِرَق المسرحيّة المحترفة والمسارح الخاصّة، ولا سيّما في لبنان وتونس والمغرب. لكن، لا توجد صناعة ثقافيّة حقيقيّة خارج مصر، باستثناء حالات نادرة، مثل الإنتاج الموسيقي والفونوغرافي (التّسجيلات الموسيقيّة) للشركات اللبنانية أو السعودية، أو إنتاج وتوزيع المسلسل التلفزيوني في سوريا، التي شهدت طفرة لم تَدُمْ طويلا وتأثّرت للغاية من أحداث السنوات الأخرة في هذا البلد.

أمًا في مجال الوسائط السّمعية البصريّة، فقد سمح عصر البتّ بواسطة الأقهار بظهور، ثمّ بانتشار، قنوات تلفزيونية متخصّصة في مجال الأخبار والرياضة والموسيقى والسينما والمسرح، وغيرها من المواضيع، علما بأنّ القنوات الأكثر متابعة في البُلدان العربيّة هي بالأساس قنوات لبنانية وسعودية ومصرية وقطرية. وفي السنوات الأخيرة، سمح تنامي الاقتناع لدى السياسيين وصنّاع القرار والمستثمرين ورجال الأعمال، فضلاً عن توفّر المزيد من المساحات للشركات النّاشئة، بحدوث تغيّر بطيء في ريادة الأعمال في الحقل الثقافيّ، حيث انتقلت من أشكالها الكلاسيكيّة إلى أُخرى أكثر انفتاحا في مضامينها، وأكثر حداثة في نهاذجها وأكثر طموحا في أهدافها. وقد أمكن لهذا التّغيير أن يحدث بفضل انتشار الشبكة العنكبوتيّة "الإنترنت" والتّأثير المتزايد لوسائط الاتّصال الاجتماعيّة والثقافة الرّقمية بشكل عام في المجتمعات العربيّة. كما اتسعت المجالات الثقافيّة كثيرا، حيث انفتحت على فروع مثل الألعاب الإلكترونيّة وتثمين المواقع والمعالم الأثريّة من خلال الواقع المعزّز و"المابينغ" (عروض فيديو على محامل ثلاثيّة الأبعاد) والتّوزيع والتّجارة الإلكترونيّة للمنتجات الفنيّة أو غيرها، إلخ.

لكنّ هذه المساحة الجديدة المتاحة لروح المبادرة الثقافيّة والإبداعيّة لا تزال هشّة، حيث تتضمّن عددا من المفارقات. من ذلك، التّباين الملحوظ بين صنفين من الشّركات:

فمن جهة، تجد شركات متعدّدة الجنسيات راسخة القدم، تستهدف البُلدان العربيّة بأسرها، مثل ما هو الشّأن بالنّسبة لبعض المؤسسات الاعلامية وشركات الإنتاج في الحقل الموسيقي والسينمائي والتلفزيوني، التي ما فتئ احتكارها لهذه المجالات يتعزّز، ومن جهة أخرى، تجد شركات ناشئة تابعة لفرد واحد أو لجمع محدود من رجال الأعمال أو الأُجراء، الذين يكافحون من أجل الحصول على موطئ قدم في مشهد يتنامى فيه التّنافس بلا هوادة. عندئذ تنشأ معضلة كبرى بين السّعى إلى الابداع والابتكار، ممّا يتطلُّب حتما التَّجريب، وبن ضرورة تحقيق نتيجة اقتصادية تضمن لهذا النَّوع من المؤسسات البقاء والدمومة. وكنتيجة لذلك، ترى أنّ نشاط هذه الشركات النّاشئة غالبًا ما يعتمد على الإدارة حسب المشاريع، التي تتطلّب بدورها وجود شبكات خبراء حقيقيّة، قادرة على توفر خبرات متنوّعة ومتكاملة. غبر أنّ مثل هذه الشبكات منعدمة الوجود في الوقت الرّاهن. بالإضافة إلى ذلك، كثيرا ما يتمّ تأسيس مثل هذه الشركات النَّاشئة على أيدي فاعلن ثقافيِّن أو مبدعن لا يتقنون بالضّرورة جميع المهارات اللَّازمة لتحقيق التّسيير السّليم لمؤسسة اقتصادية، مثل التّمويل والتّخطيط الاستراتيجي والإدارة والتّسويق والاتصالات، إلى غير ذلك. وفي بعض الحالات، تُؤسَّس الشركات النّاشئة ببادرة من أشخاص يفتقرون إلى الدّراية بالمجال الثقافيّ والإبداعيّ وخصائصه. ذلك أنّ التّعليم والتّدريب المهيكل في مجال إدارة المشاريع الثقافيّة، الذي يُتوَّجُ بالحصول على شهادة، لا يزال غير كاف على الرّغم من شعبتي الدّراسة الجامعيّة، اللّتين تكلّلان بالحصول على شهادة الماجستير واللّتين تمّ فتحُهما حديثًا في كلّ من الدار البيضاء 1 وتونس 2، وتنظيم العديد من دورات التّدريب والإحاطة المُحدّدة زمنيّا، التي نُظّمت على مدار السنوات الخمس الماضية، ليس فحسب من قبل المورد الثقافيّ، ولكن أيضا عن طريق مؤسسات أُخرى ما في ذلك المعهد الثقافيّ الألماني "غوته".

ويبقى غير كاف، تجاوب السّياسات الحكومية وتفاعلها مع العقبات التي تعترض أصحاب المشاريع الثقافيّة والإبداعيّة. من ذلك أوّلاً، أنّ المعايير الصّارمة التي تفرضها

ماجستيرأنشئت ببادرة من مؤسسة المورد الثقافي بالشراكة مع جامعة الحسن الثاني

ماجستير أنشأتها تونس دوفين (جامعة باريس -جامعة دوفين في تونس) بالشراكة مع جامعة باريس دوفين ومؤسسة بنك تونس العربي
 الدولي للشباب.

هاكل التّمويل الحكومية تُعدّ غير ملائمة لسير عمل الشركات النّاشئة العاملة في المحال الثقافيّ والإيداعيّ، هذا بالإضافة إلى صعوبة وصول المعنيين إلى المعلومات، كلّما تمّ إقرار برامج تمويل للمشاريع الثقافيّة، وهو أمر نادر الحدوث. ثانياً، تكاد تكون البرامج الحكوميّة الحاليّة الخاصّة باحتضان المشاريع نمطيّة. وتركّز هذه البرامج بشكل أساسيّ على مقاربة للابتكار تستجيب للمعيار التكنولوجيّ، وذلك على حساب المعايير المُرتبطة بطبيعة السّلعة أو الخدمة الثقافيّة، وعادة ما ترافق مثل هذه البرامج المشاريع الثقافيّة وهي في مرحلة الإنشاء أو الانطلاق؛ وفي المقابل نلاحظ ندرة البرامج التي ترافق المشاريع الجارية، التي بلغت مرحلة تُسارع نسق النّشاط أو التوسّع. وبالإضافة إلى ذلك، تُركّز حاضنات المشاريع الحيّز الأساسيّ من تدخّلها على الإحاطة والتخطيط المالي وجمع الأموال والتّوجيه والاتصال والتّسويق، وتراها بالمقابل لا تولى أهمّية تذكر للتّمويل. أخيرًا، يُلاحظ أنّه حتى في البُلدان التي تكون فيها روح المبادرة الثقافيّة والإبداعيّة أكثر ديناميكية من غيرها، مثل مصر ولبنان وتونس والإمارات وقطر والمغرب، هناك غياب تامّ لهياكل أو مؤسسات مكرّسة لتطوير الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة، وقادرة على بلوغ فهم شامل للمناخ العامّ الذي تنمو فيه مثل هذه المؤسسات، وتنسيق جهود مختلف الأطراف المتدخّلة، وإعداد دراسات وتقارير للمتابعة أو للاستكشاف، والإحاطة بأصحاب المشاريع على امتداد الدّورة الكاملة للمشروع، مع ضمان المناصرة المستمرّة لهذه الصّناعات والدّعوة لدعمها من خلال المناداة منحها الحوافز الضّريبية وتوفير التّمويل المدروس والمناسب، واحترام حقوق الملكية الفكرية، وتطوير روح المبادرة، بما يتماشى مع الإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة للبلد. وتجدر الملاحظة أنّه حتى في ما يُسمّى بالمدن العربيّة "المبدعة"، الحاصلة على علامة اليونسكو في هذا المجال، هناك نقص في التّخطيط الاستراتيجيّ فيما يتعلّق بالصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة، بالإضافة إلى تشتّت البيانات والمعلومات بين العديد من المؤسسات العُموميّة أو الخاصّة أو مؤسسات المجتمع المدنيَّ؛ ذلك أنَّ أسُس المدينة المبدعة تختلف من مدينة إلى أُخرى، وفقا لتاريخها وتجربتها وإمكاناتها الثقافية والمالية والإنسانية وحوكمتها ورؤيتها للمستقبل

وغير ذلك من المعايير. وفي الواقع، باستثناء دبي (الإمارات العربيّة المتحدة)، المدينة المُبدعة في مجال التّصميم، وهو تصنيف تحصّلت عليه دبي كجزء من رؤية استراتيجيّة واضحة لمستقبل المدينة، نجحت المدن المبدعة العربيّة الثّماني الأُخرى في الحصول على هذا اللّقب، استنادا إلى تقاليد وأنشطة مترسّخة في المجتمع لعدّة أجيال، ودون أن يكُون ذلك بالضّرورة جزء من الخطط الإستراتيجيّة الشّاملة المعلنة أ.

وفي النّهاية لا مفرّ من الإقرار بأنّ هناك حاجة ملحّة اليوم لاعتماد مقاربة أكثر هيكلة لريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة، في الغالبيّة العظمى من البُلدان العربيّة، وذلك حتى يُمكن الاستفادة بشكل أفضل من الديناميّات الرّاهنة أو الرّاسخة أو النّاشئة.

#### 4.2 النّقائص

بالإضافة إلى كون السّياسات الثقافيّة في بعض البُلدان العربيّة غير مُعلنة صراحة وبشكل واضح وإلى غياب رؤى متضافرة ومقاربات تشاركيّة لصنع السّياسات الثقافيّة يسهم فيها مختلف أصحاب المصلحة، في البعض الآخر من البُلدان، وفقا لما مّت الإشارة إليه سالفا، يتعيّن العمل على تدارك جملة من الثّغرات الأُخرى، من أجل الرّفع من كفاءة حوكمة السّياسات الثقافيّة. ويمكن في هذا الصّدد لفت الانتباه بشكل خاص إلى المسائل التّالية:

### أ. الموضوعات ومجالات التدخّل التي لا توليها السّياسات الثقافيّة كبير اهتمام

على الرّغم من علاقتها الواضحة بالمسألة الثقافيّة بشكل عام، وأيضًا بالعمل الثقافيّ وريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة، فإنّ العديد من الموضوعات ومجالات التدخّل المحتملة مثل الشّباب، وأجهزة الإعلام -وخاصّة العُموميّة -والسياحة الثقافيّة والثقافة الرّقمية والتكنولوجيات الجديدة، وغيرها، قليلة الحضور في السّياسات الثقافيّة. ذلك أنّ التّعامل مع هذه القطاعات أو المجالات يتمّ في الوقت الرّاهن، بشكل منفصل أو من منظار قطاعيّ، خارج إطار رؤية ثقافيّة شاملة.

هي مدن تطوان (المغرب) والأحساء (المملكة العربية السعودية) وتونس (الجمهورية التونسية)، مادبا (الأردن)، أسوان والقاهرة
 (مصر) بالنّسبة للحرف اليدوية والفنون الشعبية، وبغداد (العراق) للأدب وزحلة (لبنان) لفنّ الطبخ.

### ب. انعدام التّعاون بين المتدخّلين

غدت الثقافة مجالًا شاسعا يستدعي اعتماد مقاربة أفقية وشاملة لعدّة قطاعات، تُتيح حوكمة السّياسات الثقافيّة ومشاركة المزيد من المتدخّلين وأصحاب المصلحة. وهناك، انعدام للتّظافر والتّنسيق بين القطاعات التّلاثة أي، القطاع العامّ والقطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ، من ناحية. ولعلّ ذلك يُفسَّر بغياب تحديد واضح ودقيق لمجالات تدخّل كلّ واحد من القطاعات المذكورة أو، على الأقلّ، بغياب مقاربة تقوم على ضبط وترسيم حدود كلّ مجال من هذه المجالات، ضمن السّياسة الثقافيّة لكلّ بلد من البُلدان. ومن ناحية أُخرى، هناك أيضًا نقص في التآزر والتّعاضد بين المؤسسات أو الهياكل المنتمية إلى نفس القطاع، سواء في القطاع العامّ أو في القطاع الخاصّ أو في المجتمع المدنيّ. فعلى سبيل المثال، يُلاحظ أنّ معظم البُلدان العربيّة تفتقر إلى رؤية واستراتيجيات مشتركة بين الوزارات المسؤولة عن الثقافة وتلك المسؤولة عن التُقافة والحهات الأُخرى المسؤولة عن التراث أو التّخطيط الحضري. ويؤدّي ذلك إلى نقص والجهات الأُخرى المسؤولة عن التراث أو التّخطيط الحضري. ويؤدّي ذلك إلى نقص التّكامل بالإضافة إلى خطر انعدام التّوازن بين المجالات الثقافيّة، وبالتّأكيد، انحسار الأثر المرتقب للعمل الثقافة بشكل عام.

## ج. النّقص في المهارات

يُعاني المجال الثقافيّ في البُلدان العربيّة من عجز ملحوظ من حيث المهارات وإن كان بشكل متفاوت من بلد إلى آخر. والمهارات المطلوبة هي إمّا مهارات تقنيّة خاصّة بالمجال الفنّي والثقافيّ، أو مهارات عامّة ولكنّها مهمّة لتطوير القطاع الثقافيّ والصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة.

وفي دراسة حديثة 1، صنّفت رنا يازجي هذه المهارات المفقودة - أو المهارات التي تتطلُّب المزيد من التَّطوير - إلى ثلاث فئات رئيسية، وذلك استنادا إلى تأثيرها المحتمل على تطوّر القطاع والصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة. في الفئة الأولى، التي تجمع بين المهارات التي مكن أن تؤثّر بشكل كبر على تطوّر المجال الثقافي، أَدْرَجت المؤلّفة جملة من المهارات من ضمنها: القيادة الثقافيّة والتّخطيط الاستراتيجيّ والتّدريب والإحاطة في مجال إدارة المشاريع الثقافيّة والزّيادة في أعداد الجمهور. في الفئة الثّانية، تُشير المؤلّفة إلى المعرفة القانونيّة والصّحافة الثقافيّة وجمع الأموال -ومكننا إضافة تعبئة الموارد بشكل عام -والاتّصال الثقافيّ والتراث الثقافيّ وإدارة البرامج والمواقع التراثيّة، والتوجيه الفنّى، والقيم، إلخ. في الفئة التّالثة، تضع المؤلّفة، عددا من المهارات من ضمنها التّنسيق بن الأحداث أو المهرجانات. ومع ذلك، تجدر الإشارة إلى أنّ المجال الثقافيّ العربيّ يفتقر أيضًا إلى المهارات الفنّية الأساسيّة لمختلف التخصّصات الثقافيّة، مثل المهن المختلفة للموسيقي والسينما والمسرح والرّقص والفنون البصريّة والتراث. ومكننا على سبيل المثال ذكر السينوغرافيا وهندسة الصوت وهندسة الضوء وترميم المواقع والمعالم الأثرية وترميم الأعمال الفنّية المختلفة (اللّوحات الفنّية والتحف الفنّية والتّسجيلات الموسيقيّة، وغيرها). بالإضافة إلى ذلك، تكاد الهندسة الثقافيّة (تصميم وإدارة ومتابعة وتقييم البرامج أو المشاريع الثقافيّة والإبداعيّة) تكون غائبة تقريبًا.

## د. قصور في مجال التدريب وتطوير المهارات

تعكس أمثلة العجز المسجّل في مجال المهارات المذكورة سابقا، أوجه القصور أو الإخفاق في التّدريب وتطوير المهارات الخاصّة بمهن الثقافة والفنون، على الرغم من أنّ الوضع غير متساو البتّة من بلد إلى آخر، وذلك بالنّظر إلى السّبْق التاريخيّ لدول مثل مصر أو تونس وبدرجة أقلّ العراق وسوريا.

رنا يازجي: "المهارات والكفاءات والاحتياجات - العمل في المجال الثقافيّ في المنطقة العربيّة". أنظر الرابط:

http://www.med culture.eu/library/thematic-studies/skills-competences-and-needs-working-cultural-field-arab-region.html

ويمكن أن نسجًل أوّلاً نقصا في التّدريب الفنّي أو العلمي المهيكل للأطفال والمراهقين. وفعلا، قليلة هي دول المنطقة التي تمتلك شبكة واسعة من مؤسسات التّدريب الأساسيّة (المعاهد الموسيقيّة أو أكاديميات الموسيقى والرّقص والمسرح والفنون البصريّة والتّصوير الفوتوغرافي وغيرها). ثانياً، لا يزال التّعليم الجامعيّ في المجالات الثقافيّة والفنيّة كلاسيكيّا إلى حدّ ما، حيث يرتكز على الموسيقى والفنون البصريّة والهندسة المعماريّة وبدرجة أقلّ على التراث والمسرح والسينما. وهناك تخصّصات أُخرى ترتبط بالعلوم الإنسانيّة أو العلوم الصحيحة، وهي وإن كانت راسخة في المشهد الجامعي، فإنّها تكاد تكون غائبة في السّياسات والاستراتيجيات الثقافيّة، لذا فإنّ أثرها في الحياة الثقافيّة، فيما عدا البعد الفكريّ في السّياق الأكاديميّ، لا يزال ضعيفا. بالإضافة إلى ذلك، هناك ثغرات ونقائص في طبيعة البرامج ذاتها ومضامينها. منها محدودية الاهتمام بالمكوّنات الثقافيّة المحلّية، كما هو الشّأن في معظم مناهج الدّراسة المتداولة في مجال الهندسة المعمارية أو الفنون البصريّة أو الموسيقى. ومن نافلة القول أنّ هذه الثّغرات تزيد من خطر القطيعة بين البيال الشابّة وتُراثهم الثقافيّة.

وخلاصة القول هي أن لا استجابة للتعليم الجامعيّ لاحتياجات قطاع ثقافيّ مُتنام يتطلّب باستمرار أنواع جديدة من المهارات، ما يزال توفيرها يتّسم ببطء شديد. فعلى سبيل المثال، لا يتجاوز عدد برامج التّدريس في الإدارة الثقافيّة، التي تُكلّل بالحصول على شهادة، الثّلاثة، في جميع بلدان المنطقة، وهي في معظمها ذات قدرة استيعاب منخفضة بسبب مشاكل التّمويل التي تعترضها. لذا غالبا ما ترى المجتمع المدنيّ يستلم زمام المبادرة ويُنظّم دورات تدريبية أو دورات إحاطة قصيرة المدّة لفائدة الفاعلين الثقافيّين الشبّان.

### هـ. نقص في البيانات القابلة للاستغلال

هناك نقصٌ في البيانات والمعلومات الموثوقة والقابلة للاستغلال، والتي يمكن استخدامها لتطوير سياسات واستراتيجيات ثقافيّة تتماشى تمامًا مع الواقع الميداني. ذلك

أنّ جمع البيانات المتعلّقة بالعمل الثقافيّ والصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة ليس من التّقاليد الرّاسخة في غالبيّة البُلدان العربيّة.

### و. عدم كفاية تقنيات المتابعة والتّقييم المعتمدة

هناك أوجه قصور جسيمة في مجال متابعة وتقييم السّياسات والبرامج وحتى المشاريع والأحداث الثقافيّة. فمن ناحية، غالبًا ما يقتصر الأمر على التّقييم اللاّحق للإنجاز، ممّا يُلغي أيّة إمكانية للتدخّل من أجل إعادة تنظيم الإجراءات المتّخذة ناهيك عن إعادة توجيهها. ومن ناحية أُخرى، يعتمد التّقييم بشكل عام أساسا على البيانات الكمّية، وهي بيانات لا تكفي لقياس الأثر الحقيقيّ للأعمال الثقافيّة المنجزة أو الاجراءات المتّخذة ومدى تحقيقها للأهداف المرسومة لها؛ ذلك أنّ أساليب المتابعة والتّقييم، التي تتيح التّعامل بشكل أكثر موضوعية مع التّغيير الحقيقي الحاصل في أغاط التّفكير أو السّلوك، وبالتّالي المساهمة في إرساء تفاعلات وتقاليد جديدة للإنتاج والاستهلاك الثقافيّ، ليست واسعة الانتشار أو الاستخدام، ما يكفي. ويؤدّي هذا الأمر إلى الدّخول في حلقة مفرغة، يجري فيها التّقييم عادةً دون جمع للبيانات المفيدة، والتي تعدّ بحدّ ذاتها أداة ضرورية لتطوير السّياسات والاستراتيجيات والبرامج. وعلاوة على ما تقدّم، وفي ظلّ عدم تَوفُّر بيانات دقيقة ومفيدة، تُشكّل نقطة الانطلاق لإجراء دراسات جادّة ومعمّقة حول أثر الثقافة في التنمية البشريّة، يظلّ هذا الأثر غير ملموس، ممّا يعيق جهود الدّاعين والمناصرين للإستثمار الثقافيّ ويحُدّ من قدرتهم على الإقناع ، سواء يعيق جهود الدّاعين والمناصرين للإستثمار الثقافيّ ويحُدّ من قدرتهم على الإقناع ، سواء تعلّق الأمر بانعكاساته الثقافيّة البحتة أو بانعكاساته الاقتصادية.

#### ز. المركزية المفرطة

يوجد وعيٌ الحقيقي بأهمّية اعتماد سياسات ثقافيّة لامركزيّة، لكنّ الحوكمة المركزيّة ما تزال هي السّائدة. فحتّى في البُلدان التي تمتلك شبكة ثقافيّة رسميّة واسعة تغطّي جزءا كبيرا من ترابها، ما تزال البرامج والاستراتيجيات الثقافيّة الرّئيسية تُصاغ في العواصم.

ولا تزال المبادرات التي تنبعُ من الأقاليم محدودة العدد. عندئذ ندخل في منطق هو أقرب إلى منطق محورية / لا محورية منه إلى منطق مركزيّة/لامركزيّة. وغالبا ما تسودُ النّمطية على الخصوصيّة، ممّا يحدّ كثيرا من إمكانية استجابة المادّة الثقافيّة المقترحة لمختلف الاحتياجات الفعليّة. على أنّ المركزيّة لا تقتصر على سلطة صنع القرار. حيث أنّ العواصم والمدن الكبرى تنفرد بالنّصيب الأوفر من البرامج والأحداث الثقافيّة، وبالتّالي بالمناب الأهمّ من الميزانيّات المرصودة. وقد يبدو ذلك منطقيّا، إذا أخذنا بعين الاعتبار العامل الديموغرافي، حيث تُعاني الكثير من المناطق خارج التجمّعات السكّانية الكبرى من غياب شبه تامّ لبرامج التّنشيط والإحياء الثقافيّ.

## ح. النّقص في البرامج الدّامجة للفئات ذات الخصوصيّة

من بين أوجه القصور التي تم تسجيلها، علاوة عن قلّة السّياسات الثقافيّة المصاغة والمعلنة بوضوح، أو النّقائص المسجّلة على أرض الميدان، تجدر الاشارة إلى الافتقار إلى برامج خصوصيّة دامجة تستهدف فئات بعينها، مثل الأقليات والعاطلين عن العمل والأشخاص ذوي الإعاقة والفتيات والنّساء، وسكّان الأرياف، إلى غير ذلك. وغنيّ عن القول، أنّ الإمكانات التي تتيحها الثقافة ومواردها يمكن أن تشكّل حلاً إضافيًا لمشكلات الإدماج التي تُعاني منها معظم المجتمعات، غير أنّ هذا النّهج غير مستكشف بشكل كافٍ في الوقت الحاليّ.

# الباب الثاني: التّوصيات

تغطّي التّوصيات مجالات استراتيجيّة وعملية تتعلّق بالسّياسات الثقافيّة في المنطقة العربيّة. والهدف منها هو المساعدة على تدارك بعض أوجه القصور، التي لوحظت في البعض من البُلدان العربيّة أو أحيانا في جميعها.

### 1. سياسات ثقافيّة معلنة صراحة وذات طابع مؤسساتي

- 1.1 الحرص على صياغة السياسات الثقافيّة والإعلان عنها صراحة ونشرها: تسمح السياسات الثقافيّة المعلنة والمنشورة لجميع الأطراف المعنيّة بالرّجوع إليها، وبادراج برامجها أو أعمالها إن وجدت، بها وبالسّعي في اتّجاه مشترك. وهي تشكّل نقطة الانطلاق لتجميع الجهود والعمل على أن يكُون الأثر العامّ للعمل الثقافيّ أفضل.
- 2.1 ضمان الإسناد السياسيّ: يعتبر الاسناد والدّعم السياسي من العوامل الهامّة الميسّرة لتطبيق السّياسات الثقافيّة وتنفيذ الاستراتيجيات والبرامج. وقد يشكّل أحيانا عاملا حاسما في العديد من البُلدان.
- 3.1 الحفاظ على ديمومة السّياسات الثقافيّة وإضفاء الطّابع المؤسساتي عليها: ويتعلّق الأمر بضمان تطبيق السّياسات الثقافيّة بمعزل عن التّغييرات السياسيّة و / أو تغيير كبار المسؤولين. في هذا الصّدد، يُوصى باتّخاذ جملة من التّدابير منها:

أ. ترجمة السياسة الثقافيّة إلى مجموعة من البرامج والإجراءات المضبوطة بدقّة، قصيرة المدى ومتوسّطة المدى، مع ضبط روزنامة دقيقة لتنفيذها، تتضمّن تقسيما واضحا للمهامّ والوظائف بين مختلف الجهات المعنيّة، وتحديد واضح للموارد اللاّزمة ومصادرها مع تحديد البرامج والإجراءات. ويتعيّن أن تكون هذه البرامج موضوع اتّفاقيات وعقود بين مختلف الأطراف المعنيّة وأصحاب المصلحة.

ب. نشر القوانين.

ج. القيام بعمل تواصلي وتوعوي حول السّياسات

يتعيّن في هذا الصّده اتّخاذ التّدابير التّالية:

1.2 اعتماد مفهوم أوسع للثقافة، مفهوم لا يقتصر، حسب ما توحي به المخطّطات التّنظيمية للوزارات المكلّفة بالثقافة في معظم البُلدان العربيّة، في الأدب والكتب والفنون والتراث. فقد باتت الثقافة، وفقا للمفهوم الحديث، تشملُ العديد من المجالات والمواضيع المتعلّقة بأنماط العيش، وأنماط التّفكير، وأنماط السّلوك، إلخ.

2.2 اعتماد سياسات ثقافيّة تستند إلى رؤية تتّسم بالشّمولية والتّقاطعية والقدرة على استيعاب مختلف القطاعات العُموميّة الرّاجعة بالنّظر لمختلف الوزارات والدّوائر الحكوميّة، وكذلك القطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ. ومن شأن ذلك أن يسمح بتجميع الجهود وضمان الفعاليّة لهذه السّياسات.

3.2 دمج موضوعات أو مجالات تدخّل جديدة: بالإضافة إلى المفهوم المتعارف عليه للثقافة والذي ما فتئ يزداد شموليّة واتساعا، يتعيّن أن تراعي السّياسات الثقافيّة وتأخذُ بعين الاعتبار التغيّرات الاجتماعية الحاصلة والتقدّم التكنولوجي المسجّل والحدّ الأقصى من العناصر التي تؤثّر على أنماط العيش والتّفكير والسّلوك، أو التي تُسهم في الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة بشكل عامّ. ومن بين هذه المجالات والموضوعات، على سبيل المثال لا الحصر، تعزيز الحقوق الأساسيّة، بما في ذلك الحقّ في الثقافة والمساواة بين الجنسين، والهندسة المعماريّة والتّصميم والثقافة الرّقمية ووسائل الاتصال (وخاصّة العُموميّة) ووظائفها الممكنة كمُنتجة أو راعية أو موزّعة أو باثة أو وسيطة إبلاغ للمضمون الثقافيّ، إلى غير ذلك من الوظائف.

4.2 تعزيز الأخذ بالمعاهدات والاتفاقيات والمواثيق والتوصيات الدولية: من المهمّ العمل على مزيد دمج المعاهدات والاتفاقيات والمواثيق والتوصيات، مما فيها تلك التي تتولّى إدارتها اليونسكو أو الوايبو أو الألكسو، في السّياسات الثقافيّة ووضع الوسائل والآليات اللازمة لتطبيقها، من أجل عمل ثقافيّ أكثر كفاءة وتوافقا مع ما يجري على المستوى الدولي.

5.2 العمل على دمج الثقافة بشكل أكبر في استراتيجيات التنمية الاجتماعية والاقتصادية والمُستدامة بشكل عام: ويتعيّن في هذا السّياق، تجاوز وعدم الاكتفاء بالتّعبير عن النّوايا إلى تنفيذ برامج حقيقيّة واتّخاذ تدابير ملموسة. والملاحظ أنّ المساهمة التّقاطعية والشّمولية للثقافة في خطّة التنمية المُستدامة في أفق 2030 1، كما وردت في مختلف وثائق اليونسكو تُشكّلُ نقاطا مرجعيّة مهمّة ومفيدة في هذا الصّدد.

#### 3. سياسات ثقافيّة تشاركيّة ودامجة

1.3 تحديد الأطراف ذات المصلحة، التي تعنيها المسألة الثقافيّة والصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة بشكل مباشر أو غير مباشر. والمقصود بها هنا الهيئات والإدارات الحكوميّة المختلفة، مثل تلك المسؤولة عن: الثقافة والسياحة والتخطيط الحضريّ والتربية والتّعليم العالي والشّباب والشؤون الدينية والاقتصاد والتنمية إلى غير ذلك، وكذلك المؤسسات والهياكل المُمثّلة للمجتمع المدنيّ والقطاع الخاصّ.

2.3 تعزيز البُعد التّشاركي في عملية صياغة السّياسات الثقافيّة، بما يضمن مشاركة المجتمع المدنيّ والقطاع العمومي علاوة عن الفنّانين والمثقّفين المستقلّين، وذلك من أجل تحديد أفضل للاحتياجات وتحقيق مشاركة أفضل لكامل المنظومة المحيطة. ويتعيّن في هذا المستوى الحرص على أن تكون مشاركة الفنّانين والمفكّرين المستقلّين، من داخل البُلدان المعنية ومن الشّتات، منظّمة بشكل أفضل وأكثر انتظامًا.

3.3 قراءة حساب لدور المجتمع المدنيّ والقطاع الخاصّ في تطبيق السّياسات الثقافيّة وتوضيح مثل هذا الدّور. وينبغي في هذا الاتّجاه اعتبار القطاع العموميّ والقطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ قطاعات مكمّلة لبعضها وتصبّ في نفس الاتّجاه.

4.3 تهيئة الظّروف لقيام تنسيق وتعاون بين مختلف الأطراف المعنيّة بهدف تحسين كفاءة العمل الثقافيّ، ويكُون ذلك من خلال اتّخاذ إجراءات ملموسة في مستوى كلّ إقليم أو مدينة.

أنظر على سبيل المثال: https://www.un.org/sustainabledevelopment/ar

5.3 الحدّ من العمل الثقافيّ المباشر، بما في ذلك المهرجانات التي تنظّمها الهياكل العُموميّة والتّنازل عنها لصالح المجتمع المدنيّ والقطاع الخاصّ.

#### 4. منظومة قانونيّة كافية ومحيّنة

- 1.4 إنشاء هياكل مهمّتها دراسة وتحيين التّرسانة القانونية (مجموع القوانين ذات العلاقة بالثقافة) بحيث تظلّ باستمرار متناغمة مع أهداف السّياسات الثقافيّة وتطبيقها.
- 2.4 السهر على ضمان تطبيق أكثر صرامة للقوانين السّارية المفعول، ويتضمّن ذلك رفع الوعي والرّدع والتّدابير العقابيّة.
- 3.4 ضبط أولويات للاستثمار الثقافيّ والإبداعيّ من خلال حوافز ذات طبيعة إدارية ومالية.

### 5. تمويل أكثر تنوّعا

1.5 العمل على تنويع مصادر التّمويل: إذ يتيح تنويع مصادر التّمويل المزيد من الديناميكيّة والاستدامة للعمل الثقافيّ وعنح ضمانات أفضل لتحقيق أهداف السّياسة الثقافيّة بشكل عامّ. وفعلا فإنّ الرّعاية الثقافيّة وحشد مساهمات العموم (المعروف بالانجليزية ب"كراود فندنغ") والقروض المصرفيّة وأرصدة صناديق الاستثمار والحاضنات وصناديق الضّمان والصّناديق الدّولية، وغيرها، تُشكّل كلّها سُبلا عدّة للتّمويل يحسن استكشافها بطريقة أفضل، بالإضافة إلى الدّعم المباشر للدولة، الذي لا يزال سائدًا.

ويُّكن، من خلال اتّخاذ تدابير ملموسة، جعْلُ هذه الامكانات التّمويلية في متناول المجال الثقافيّ والإبداعيّ. ويتعيِّن في هذا الصّدد، إدراج الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة، بشكل خصوصّ، ضمن البرامج العامّة لتمويل المؤسسات الاقتصاديّة التي تضعها الدولة.

2.5 ضمان التنسيق بين مصادر التّمويل المختلفة عند تنفيذ السّياسات الثقافيّة، وذلك من أجل ضمان الحدّ الأدنى من المنطق في عمليّات التدخّل، وفقا لأنهاط التّمويل والتّوازن بين المجالات أو البرامج المعدّة للتّمويل.

#### 6. إيلاء الاهتمام لجميع حلقات سلسة الإبداع

- 1.6 وضع برامج دقيقة لاكتشاف المواهب في مختلف التخصّصات الأدبيّة والفنيّة والفنيّة والإحاطة بها: وهي برامج لا غنى عنها، على الرّغم من التقدّم الحقيقيّ الذي أحرزته بعض البُلدان العربيّة في مجال التّعليم والتّدريب في حقل الفنون. ومن شأن هذه البرامج أن تساعد في إعداد كتّاب وشعراء وفنّاني المستقبل بشكل أفضل وتقليل مخاطر "الانقطاع الأدبي أو الفنّي"، قياسا على الانقطاع عن الدّراسة.
- 2.6 إيلاء انتباه خاص للوضع القانوني للفنّانين، بما في ذلك الحقوق الاقتصادية (العمل، الإجازات، إلخ) والحقوق الاجتماعية (التّغطية الاجتماعية، التّقاعد، إلخ) والحقوق الثقافيّة (حرّية التّعبير وحرّية التّعبير الأدبيّ والفنّي وحقوق الملكيّة الفكريّة) وغيرها. ومن شأن ذلك أن يسهم في خلق ظروف أفضل للفنّانين كي يتألّقوا، وأن يشجّع الشّباب على احتراف الفنّ، علاوة عن إسهامه في تحقيق تنظيم أفضل للقطاع الفنّي.
- 3.6 التّشجيع على إنشاء جمعيّات الفنّانين أو نقاباتهم، لتمكين الفنّانين من التّعبير عن أنفسهم جماعيّا والمطالبة بحقوقهم، بطريقة أكثر تنظيماً، والمشاركة بأكثر فاعليّة في صياغة السّياسات والاستراتيجيّات الثقافيّة.
- 4.6 تعزيز الحرّية الفنّية، التي يجدر التّذكير بكونها تتمثّل في "حرّية تخيّل أشكال التّعبير الثقافيّ بأنواعها وإنتاجها وترويجها دون الخُضوع لأيّة رقابة حكوميّة أو تدخّل سياسيّ أو ضغوط تُارسها جهات فاعلة غير سياسيّة "أ وذلك للتّأسيس لمشاركة أكبر للفنّانين في المجتمع والحياة الاجتماعيّة.
- 5.6 تعزيز الإنتاج الأدبي والفنّي من خلال توفير حوافز ملموسة من شأنها تشجيع أصحاب المشاريع الشبّان والمستثمرين، ممّن رسخت قدمهم، على الاهتمام بهذا النّشاط.
- 6.6 تيسير إنشاء شبكات تهدف إلى المُساهمة في قيام علاقات تظافر وتكامل بين المنتجين، حيث عِثّل ذلك نقطة الإنطلاق لترشيد استخدام الموارد.

https://fr.unesco.org/creativity/sites/creativity/files/artistic\_freedom\_fr\_pdf\_web.pdf أنظر باللُّغة الفرنسية

8.6 تطوير قنوات منتظمة للترويج لعروض الفنون الحيّة. فالمهرجانات، على أهمّيتها، باعتبارها تُشكّل "واجهة عرض" حقيقيّة للفنّانين والعروض الفنّية، محدودة الأثر، بالنّظر إلى أنّ الديناميكيّة التي تحدثها لا تعدو أن تكون سوى ديناميكيّة عَرضيّة ومحدودة زمنيّا، والحال أنّ المبدعين والمنتجين في أمسّ الحاجة إلى ديناميكيّة ترويج مستمرّة. ويُعدّ ذلك أمرا حيويًا لمهارسة فنّهم وأداء مهمّتهم.

9.6 تشجيع استخدام التّقنيات الرّقمية والجديدة بشكل عامّ، في جميع مراحل عمليّة الإبداع -الإنتاج-التّرويج، ممّا يتيح تحكُّما أفضل في السلسلة برمّتها (الاحتياجات والعروض والطّلبات، إلى غير ذلك).

### 7. سياسة إحياء التراث

1.7 تحرير التراث -وخاصّة التراث المادّي -من قبضة النّزعة المحافظة المفرطة، وذلك بهدف تثمينه بشكل أفضل واستغلاله استغلالا يوائم بين البُعدين الاجتماعيّ والاقتصاديّ.

2.7 تكييف التّرسانة القانونيّة مع أهداف تنمية التراث المادّي لتسهيل دمجها في استراتيجيّات ريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة.

3.7 تكييف المدن التاريخية مع الحياة المعاصرة: ذلك أنّ تكييف مورفولوجيا المدن العتيقة من شأنه أن يتيح إجراء عمليّة تجديد حضري مندمجة ضمن المخطّط العمرانيّ لهذه التجمّعات السّكنية. وفي هذا السّياق، يُكننا الإشارة على سبيل المثال إلى عمليّات إعادة تأهيل المساكن القديمة بالمدن العتيقة. فمن البديهيّ أنّه لا يمكن التّعامل مع مثل هذه البيوت، ذات الفِنَاء الأوسط، كما لو كانت مَعْلَمًا تاريخيّا يتُمّ ترميمه وصيانته وفقًا لمعايير الحفظ الأثريّة والتاريخيّة، بل يُمكن تكييفها مع متطلّبات الحياة المعاصرة باعتماد أساليب وتقنيات إعادة التّأهيل. ويتعيّن تدعيم عمليّة إعادة تأهيل هذه

المساكن، من خلال إقرار مرفولوجيا عمرانيّة محميّة (مناطق مقصورة على المترجّلين) وتستجيب لمتطلبّات العيش في المجتمعات المعاصرة (النّقل بواسطة السكّة الحديديّة والحافلات، وما إلى ذلك).

4.7 إطلاق عمليّة تفكير عميق حول مستقبل المدن المتضرّرة من الحروب: ومن المسائل المطروحة كيفيّة "استعادة" التراث الثقافيّ للمدن المُدمَّرة، جزئيًّا أو كليًّا؟ فهل يتعيّن إعادة بناء النّسيج الحضريّ بشكل متطابق مع ما كان عليه، وإعادة بناء المعالم التاريخيّة كما كانت عليه؟ أم أنّه من الضّروري تصوّر طريقة أُخرى للتّخطيط، قادرة على دمج بقايا الموروث الثقافيّ، مع ضمان استعادة سُكّان ضحايا الحرب لحقوق الملكيّة على بيوتهم المُتُوارثة.

5.7 تدعيم تعبئة جماهير المجتمع المدنيّ الأكثر استنارة من خلال برامج موحّدة على المستوى العربيّ، تشمل الأكاديميين والقيّمين على التراث المعماريّ والعمرانيّ.

6.7 القيام بجرد مُمَنهج لعناصر التراث الثقافيّ غير المادّي وفقًا لمعايير اليونسكو، من خلال برامج منظّمة ومُنتظمة، من أجل تسهيل تثمينها.

7.7 إعداد سجلات قابلة للتطوّر للتراث الثقافيّ غير المادّي يمكن أن تكون مرجعًا لرجال الأعمال والمُستثمرين المُحتملين.

8.7 إسناد "علامة مميّزة" لعناصر التراث الثقافيّ غير المادّي، وتنظيم النّشاط الحرفيّ وإقرار صفة "الحرفيّ المحترف المعترف به قانونيّا"، وذلك بهدف تحسين هيكلة النّشاط الحرفيّ والحفاظ عليه.

9.7 هيكلة الصّلة بين التراث الثقافيّ غير المادّي والمشاريع الثقافيّة والإبداعيّة، بحيث يُساهم هذا التراث في التّنمية الاقتصاديّة والمُستدامة.

10.7 وضع برامج مخصّصة للكنوز البشريّة الحيّة، فيما يتعلّق بالمعارف التقليديّة، مع العمل على تثمين هذه المعارف ونقلها إلى الأجيال الشابّة، من أجل المساعدة على تقليل الفجوة الثقافيّة بين مختلف الأجيال.

12.7 تشجيع الجولات السياحيّة الثقافيّة المتكاملة التي تَجْمَع بين التراث المادّي والتراث الطّبيعي وخاصّة التراث غير المادّي، حتى يساهم هذا النّوع من السياحة بشكل أكثر فعّالية في التّنمية المحلّية.

13.7 تعزيز الجهود الرّامية لتسجيل مختلف عناصر التراث بصنفيه المادّي وغير المادّي والتراث الطبيعيّ، ضمن قوائم اليونسكو وسجلاّتها، كلُّ حسب فئته، بهدف تحسين ديناميات التّثمين ودمجها في حركيّة التّنمية المُستدامة.

8. إقرار برامج خصوصية لدعم تعبيرات التراث المهددة بالاندثار أو أشكال التعبير الفنى ذات الصبغة التجارية النسبية أو غير التجارية.

1.8 تحديد عناصر التراث الثقافي غير المادي (المعارف التقليدية أو غيرها من المعارف) المهددة بالاندثار وأشكال التعبير الفني المختلفة، ذات الصبغة التجارية المحدودة أو غير التجارية، من خلال مقاربة ميدانية مهيكلة.

2.8 دعم هذه العناصر والتّعبيرات من خلال برامج محدّدة بما في ذلك المنح والإحاطة والتّثمين والتّوعية والتّرويج.

9. اعتماد مقاربات أكثر تنظيما لتشجيع روح المبادرة في المجال الثقافي والإبداعي

1.9 اعتماد مُقاربة أفْضل تنظيما للإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة التي يتعيّن تثمينها أو استغلالها، بحيث تكون نقطة انطلاق لأيّ استراتيجيّة. ويستدعى ذلك:

أ. القيام بتشخيص دقيق للإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة الحاليّة، التي يجب تثمينها أو استغلالها حسب البلد أو المدينة أو الإقليم (الجهة) أو البلدة، إلخ.

ب. تحديد العناصر المنقوصة أو التي تتّسم بالقصور بهدف تطويرها.

ج. وضع قامّة مفتوحة وقابلة للتّحيين للأنشطة والمجالات التي يمكن أن تُدْرج في خانة الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة، بما يتماشى مع إمكانات البلد أو الإقليم أو المدينة أو البلدة، بحيث يُمكن وضع استراتيجيّات لمنح الحوافز المناسبة وتنفيذها.

- 2.9 وضع إستراتيجيّات خاصّة بتطوير الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة، لتدارك التّأخير المُسجّل في هذا المجال. ومن المُهمّ أن ترتكز هذه الاستراتيجيّات على مقاربة شاملة للبيئة المحيطة ولأصحاب المصلحة، بدلاً من الاستناد إلى قطاعات محدودة أو النّظر إليها بشكل منفصل.
- 3.9 خلق روح التّظافر ومدّ الجسور بين مختلف البرامج الخصوصيّة الرّامية إلى تشجيع الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة وبرامج دعم ريادة الأعمال والاستثمار في الحقل الثقافيّ والإبداعيّ بشكل عامّ. ويُفترض أن يسمح ذلك عزيد من الاتّساق وبإدماج أَسْرَعَ للصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة في المبادرات الاستثماريّة.
- 4.9 التركيز بشكل أساسي على الإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة الحاليّة لكلّ بلد وعلى العناصر التي تُجسّد تنوّعها الثقافيّ وتعكسه عند صياغة استراتيجيّات تنمية الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة.
- 9.5 إحداث إطار قانوني وإجرائي أكثر مرونة وملاءمة، يتضمّن المزيد من الحوافز الضّريبية.
- 6.9 التّشجيع على تموقع كلّ بلد أو حتى كلّ إقليم أو مقاطعة حسب القطاع أو مجال النّشاط.
- 7.9 الحثّ على احترام حقوق الملكيّة الفكريّة، باعتبارها تُمثّل أساسا مهمّا لريادة الأعمال والاستثمار الثقافي والإبداعيّ.
- 8.9 إنشاء مؤسسات لتنسيق كلّ الجهود المبذولة في مجال الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة ومتابعتها على مستوى الأقطار والأقاليم والمدن والبلدات.

### 10 تعزيز الديمقراطيّة الثقافيّة

- 1.10 تعزيز ثقافة القُرب (تقريب الثقافة من مستهلكيها) ومنح مساحة أكبر للمجتمع المدني والقطاع الخاص والفنّانين الشبّان في هذا المجال.
- 2.10 توفير مساحات أفضل تنظيما وهيكلة للمجتمعات المحلّية بغرض التّعبير عن احتياجاتها الثقافيّة.

3.10 وضع برامج دامجة خصوصيّة تستهدف الأقلّيات والأطفال والشّباب والنّساء والمعوقين وغيرهم، للمساهمة في إقرار مبدأ "التّعايش" وذلك من خلال تسخير الإمكانات الهائلة للثقافة لهذا الغرض.

4.10 تطوير الثقافة الإيجابيّة الفاعلة، التي تفتح للجميع أبواب الممارسة في المجال الأدبيّ والفنّي والتراثيّ، وغيرها من المجالات، ما يُتيح تجاوز الاستهلاك السّلبي للثقافة. وينبغي أن تراعي البرامج الموضوعة وتأخذُ في الحسبان جميع الفئات العمريّة.

## 11. اعتماد سياسة أفضل تركيزا في مجال البحث والتدريب وتنمية المهارات

1.11 تطوير البحوث والدّراسات الخصوصيّة المتعلّقة بصياغة ومتابعة وتقييم مختلف مكوّنات السّياسات الثقافيّة، مثل الحوكمة والتّمويل ومجالات التدخّل والإطار القانونيّ، وغيرها، ممّا يساعد على تدارك النّقص الملحوظ في البيانات والمعلومات الخاصّة بالقطاع. ويمكن إنشاء صندوق دعم مخصّص للبحوث والدّراسات.

2.11 بناء الجسور بين البحوث الأكاديمية والسياسات الثقافية. والمنشود في هذا السياق، هو الاستفادة بشكل أفضل من البحوث والدراسات الاجتماعية والانثربولوجية والاتنوغرافية والتاريخية والاقتصادية. ذلك أنّ معرفة أفضل بالبلدان والمجتمعات والجماعات البشرية (التّغييرات الاجتماعية وأنماط العيش والسّلوك والخصائص وغيرها) تُشكّل قاعدة أكثر صلابة للسياسات الثقافية وتجعلها تستجيب بشكل أفضل لمختلف الاحتياجات.

3.11 إنشاء محاور بحث تهتم بتطوير استخدام التكنولوجيات الجديدة - ما في ذلك الذّكاء الاصطناعيّ - في حفظ ونشر وإحياء المضامين الثقافيّة المحلّية. ذلك أنّ ديمومة هذه المضامين خلال العقود القليلة القادمة، لن تتحقّق ما لم يقع دَمْجُها في هذه التحوّلات التكنولوجيّة الحديثة

4.11 تشجيع التدريب الفني والعلميّ الأساسيّ لفائدة الأطفال والمراهقين. ذلك أنّ التدريب المُنظّم الذي يتُمّ توفيره في سنّ مبكّرة يُعدّ أفضل ضمان لإكساب الطّفل ثقافة فنية وعلميّة صلبة، كما يُتيح اكتشاف المواهب الكامنة ويُساهم في تطوير المرجعيّة الثقافيّة والجماليّة لدى اليافعين.

- 5.11 تطوير التّعليم، في مراحل ما قبل الجامعة وفي مستوى الجامعة في مجالي الفنون والتراث، وذلك للتغلّب على أوجه القصور المسجّلة في العديد من البُلدان العربيّة في هذا المجال.
- 6.11 إحداث مناهج تعليميّة تكميليّة في المجالات الفنّية والتراثيّة (كتابة السّيناريو، هندسة الصّوت، هندسة الإضاءة، ترميم المواقع والمعالم الأثريّة، ترميم مختلف الأعمال الفنّية مثل اللّوحات والمنحوتات والتّحف الفنّية والتّسجيلات الموسيقيّة،...). وتُعدّ هذه التخصصات، النادرة في العالم العربي، تخصصات ضرورية لتطوير النشاط الفني والتراثي وهي أيضا ضروريّة لريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة.
- 7.11 تعزيز الاهتمام بالمكوّنات الثقافيّة المحلّية، عند إعداد مضامين المناهج في جميع مجالات الفنون والتراث، بما في ذلك الهندسة المعماريّة والفنون البصريّة والموسيقى والرّقص، وذلك بهدف تحقيق المصالحة بين تلاميذ المدارس وطلاّب الجامعة وبين ثقافتهم ودفعهم إلى الاستلهام منها أكثر في مقارباتهم الإبداعيّة.
- 8.11 إحداث مناهج تعليميّة متخصّصة في التّرميم المعماريّ وإعادة التّأهيل الحضريّ للمساهمة في عمليّة دمج القيم الثقافيّة (الجماليّة أو التّاريخية أو العلميّة أو الاجتماعيّة أو الرّوحية) في المشهد الحضريّ التّاريخي، وفقا لما أوصت به منظمة اليونسكو.
- 9.11 إحداث مناهج تعليميّة متخصّصة في المهن التراثيّة، مع إشراك أصحاب المعارف التقليديّة في صياغتها، وذلك لتفادي اندثار المهن التراثيّة (البناء، النّجارة، تشكيل الحديد، النّقش على الجصّ، الخزف، النّسيج، إلخ) وإنشاء مجموعات مرجعيّة للفنون التقليديّة.
- 10.11 التّشجيع على تطوير "مهارات جديدة" مثل الإدارة الثقافيّة والاتّصال الثقافيّ واستراتيجيّات تنمية الجمهور وحشد الأموال -وتعبئة الموارد بشكل عام -وإدارة البرامج والمواقع التراثيّة والادارة الفنّية وأمانة المعارض والهندسة الثقافيّة، وغير ذلك من المهارات. ذلك أنّ هذه "المهارات الجديدة" ضروريّة لتطوير الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة.

11.11 تعزيز العلاقات الأكاديمية العربية من خلال إحداث شبكة مماثلة لشبكة "إرسموس" (الخطّة الأوروبيّة لتيسير تنقّل طلبة الجامعات). كما ويجدر ببلدان المنطقة العربيّة العمل على إحداث برنامج يربط بين الجامعات. وسيشكل مثل هذا البرنامج همزة وصل جيّدة بين شباب العالم العربيّ في سياق نَدُرت فيه فُرص اللّقاء والتّبادل.

## 12. بذل جهود باتّجاه إقرار المزيد من اللاّمركزية واللاّمحورية

- 1.12 إنشاء هياكل إقليميّة أو محلّية (في البُلدان التي لا توجد فيها مثل هذه الهياكل)، تضمّ ممثّلين عن القطاع العامّ والقطاع الخاصّ والمجتمع المدنيّ والبلديات وكبار الشّخصيات الإقليميّة المرموقة في المجال الثقافيّ. ويتمثّل دور هذه الهياكل في تطبيق البرامج الوطنيّة والإشراف على تنفيذها في مستوى الأقاليم وتحديد الاحتياجات الإقليميّة أو المحلّية، وتطوير الإمكانات الثقافيّة الإقليميّة أوالمحلّية، وإنشاء برامج محدّدة تتماشى مع سياق الإقليم أو البلدة. ويمكن أن تكون هذه الهياكل مستقلّة تمامًا أو ملحقة بالسّلطات البلديّة.
- 2.12 التّمييز بوضوح بين البرامج الوطنيّة والبرامج الإقليميّة أو المحليّة التي تحتاج أيضًا إلى تمويل وطنيّ أو غيره.

## 13. إقرار توجّهات إضافيّة للتّعاون العربي/العربي والتّعاون الدوليّ

- 1.13 إيلاء مزيد من الأهمّية للدبلوماسيّة الثقافيّة في السّياسات الدبلوماسيّة العامّة. ويبقى الاشعاع من خلال الثقافة بحاجة إلى التّطوير، وذلك في إطار استراتيجيّات مدروسة ما تزال غالبيّة البُلدان العربيّة تفتقر إليها حاليّا.
- 2.13 تشجيع وتيسير تَنقُّل الفنّانين بين الدول العربيّة، من خلال تطوير برامج التّبادل واتّخاذ تدابير ملموسة لتسهيل حصول المثقّفين والفنّانين على التّأشيرات.
- 3.13 إحداث هياكل لمتابعة تطبيق الاتّفاقيات والتّوصيات والمعاهدات الدّولية -أو إعادة تأهيل الهياكل القائمة.
- 4.13 إقرار اتّجاهات استراتيجيّة إضافيّة في عمل منظمة الألكسو. ويتعيّن في هذا المجال:

- صبحِلّ عامٌ للممارسات الجيّدة المتعلّقة بالسّياسات الثقافيّة. ومن شأن هـذا السّبحِلّ أن يتيح للبلدان الأعضاء فرصة الاستفادة من تجارب بعضها البعض.
- قاعدة بيانات للخُبراء من البُلدان العربيّة المتخصّصين في الجوانب المتعلّقة بشكل مباشر، أو غير مباشر، بالسّياسات الثقافيّة وتنفيذها، مع وضع هذه القاعدة على ذمّة

جميع البُلدان.

قاعدة بيانات للمؤسسات أو الهياكل العامّة والخاصّة والتّابعة للمجتمع المدني المنخرطة في العمل الثقافي والرّيادة الثقافية والإبداعية، والهدف منها تسهيل التّشبيك والتبادل المهنى بين الدول العربية.

## 14. إيلاء اهتمام خاص متابعة وتقييم السياسات الثقافية

1-14 وضع آليّات لجمع البيانات ومعالجتها. وتُعدّ هذه الآليّات أداة ضروريّة لتطوير السّياسات الثقافيّة ومتابعة تنفيذها وتقييمها. ويتعيّن أن تتوفّر في هذه الآليّات مجموعة من الشّروط وهي: العمل المتواصل والشّفافية الكاملة والالتزام بوضع البيانات المُجمّعة على ذمّة من هم بحاجة إليها. وتُعتبر هذه الآليّات أدوات ضروريّة أيضًا لريادة الأعمال الثقافيّة والإبداعيّة.

2.14 إنشاء هياكل مهمّتها الأساسيّة متابعة وتقييم السّياسات الثقافيّة تعتمد في عملها على المقاربات الكمّية والنّوعية، وذلك وفقا للأهداف المعلنة لمختلف البرامج أو الاستراتيجيّات. ويُفَضّل أن تكون هذه الهياكل خاصّة أو عمومية مستقلّة، حسب الاقتضاء.

### الاستنتاجات:

تناولت هذه الدراسة بالبحث السياسات الثقافيّة في 19 دولة عربيّة، مع التركيز على السّنوات الخمس الماضية. والبُلدان المعنيّة هي: الأردن والإمارات والبحرين وتونس والجزائر والسعودية والسودان وسوريا والعراق وعُمان وقطر وفلسطين والكويت ولبنان وليبيا ومصر والمغرب وموريتانيا واليمن. وتضمّنت الدّراسة بابين رئيسيين. خُصّص الباب اللّول لقراءة نقديّة للوضع الرّاهن، في حين خُصّص الباب الثّاني لصياغة التّوصيات.

وقد سمحت الدّراسة بالوصول إلى الاستنتاجات التّالية:

1. بالإضافة إلى الأُسُس التي تنبي عليها السياسات الثقافيّة، وهي التُأكيد على السيادة الوطنيّة وتعزيز صورة البُلدان العربيّة واستغلال الثقافة في تشكيل شخصيّة الإنسان، وهي الأُسُس التي تمّ إرساؤها غداة حصول الغالبيّة العظمى من البُلدان العربيّة على الاستقلال. كما تمّ تسجيل أولويات أو توجّهات جديدة للسياسات الثقافيّة. وتستند هذه الأولويات إلى مفهوم أوسع للثقافة، وللإدراك بالإمكانات التي تُتيحها في مجال التّنمية المُستدامة، وكذلك إلى سياق اجتماعيّ-سياسيّ خاصّ. وكنتيجة لذلك غدت مجالات التدخّل (القطاعات أو الموضوعات) التي تُغطّيها السّياسات الثقافيّة أكثر اتساعا وتشمل التراث غير المادّي، والحقوق الأساسيّة، وروح المبادرة – أو ريادة الأعمال-الثقافيّة والإبداعيّة وغيرها من التخصّصات الفنّية والإبداعيّة التي لم تكن في السّابق مثار اهتمام، مثل الرقص والتّصميم وغيرها. ومع ذلك، فمن الواضح أنّ هذه السّابق مثار اهتمام، مثل الرقص والتّصميم وغيرها. ومع ذلك، فمن الواضح أنّ هذه الموضوعات لا تعني جميع البُلدان العربيّة. فهناك تبايُنات كبيرة لا زالت بينها من عيث أولويات السّياسة الثقافيّة. ولعلّ أبرز ما يُفسِّرُ هذه التّبايُنات الوضع الديموغرافيّ، والموارد البشريّة والماديّة والأوضاع السياسيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة التي تختلف والموارد البشريّة والماديّة والأوضاع السياسيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة التي تختلف

بوضوح من بلد إلى آخر، وكذلك التقاليد المختلفة في مجال صياغة وتطبيق السياسات الثقافيّة. وتجدر الإشارة في هذا السّياق، إلى إن وضع وتنفيذ سياسة ثقافيّة تعكس رؤية استراتيجية شاملة، مع مراعاة الوضع العام والظّرفي، بصرف النّظر عن طبيعته، لم تدخل بعد في صلب الممارسات الرّاسخة لدى جميع البُلدان العربيّة.

2. باستثناء بلد واحد (الإمارات العربيّة المتحدة)، حيث أنتج النّظام السياسي الاتحادي لامركزية فعليّة، مقابل وجود مركزيّة مُفرطة حتى في البُلدان التي تُوجد بها شبكة مؤسسات ثقافيّة مُنتشرة في كافّة المناطق، وذلك بالنّظر إلى ضيق هامش المُناورة المتاح للمؤسسات الموجودة في مستوى الأقاليم، وخاصّة منها المؤسسات العامّة. فكثيرا ما تتعطّل الاستجابة للاحتياجات في هذه المناطق، مثل التّعليم الفنّي، والإحاطة بالشّباب، وترويج الثقافة أو تثمين التراث المحلّي المادّي وغير المّادي وكذلك التراث الطبيعي، على الرّغم من الجهود التي تبذلها هذه المؤسسات ويبذلها المجتمع المدنيّ. ويمكن توقُّع إيلاء المتمام أكبر لاحتياجات الأقاليم في سياق برامج التّنمية المُستدامة، إن وجدت، ترتكز على الإمكانات التي تتيحها الثقافة، وذلك تمشّياً مع الإتّجاهات الإستراتيجيّة المُعلنة في عدد قليل من البُلدان المعنيّة بالدّراسة. وفي انتظار أن يتحقّق ذلك، يتعيّن أن تنخرط السّلطات المحلية (المحافظات/الولايات والبلديات والجماعات المحلية) أكثر في الفعل الشّلطات المحلية (المحافظات/الولايات والبلديات والجماعات المحلية) أكثر في الفعل ويُفترض أن تُساعد برامج محدّدة، قصيرة ومتوسّطة المدى، على الزّيادة في فعاليّة هذه ويُفترض أن تُساعد برامج محدّدة، قصيرة ومتوسّطة المدى، على الزّيادة في فعاليّة هذه التخلات وأثرها.

3. هناك حاجة ملحّة لتعزيز دور المجتمع المدنيّ والقطاع الخاصّ سواء في صياغة السّياسات الثقافيّة أو عند تنفيذها. كما أنّ هناك حاجة إلى تضافر الجهود بين القطاعين العامّ والخاصّ والمجتمع المدنيّ، وكذلك إلى تحديد أوضح لدور كلّ منها. ويُسْتحسنُ الحدُّ من العمل الثقافيّ المباشر، الذي يضطلعُ به القطاع العامّ، والزّيادة في حجم مشاركة المجتمع المدنيّ في الثقافة المحلّية أو ما يسمّى بثقافة القُرب.

وعلى صعيد آخر، يبدو من الضّروري اتباع مقاربة مُنظّمة بشكل أفضل، للإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة التي يتعيّن تثمينها أو استغلالها في كلّ بلدة أو مدينة أو إقليم أو بلد. كما ينبغي أن تشمل هذه المُقاربة تشخيصًا دقيقًا للإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة الموجودة أو المزمع تطويرها وإنشاء قوائم مفتوحة وقابلة للتّحيين للأنشطة والمجالات التي يُمكن أن تتلاءم مع إطار الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة، بما يتماشى مع إمكانات البلد والإقليم والمدينة أو المنطقة المحلّية، بحيث يُتيح ضبط الاستراتيجيات المتعلّقة بالحوافز المناسبة وتنفيذها. وفي الواقع، ينبغي أن يُشكّل التفرّد، الذي تتّسم به الإمكانات الثقافيّة والإبداعيّة لكلّ بلد أو إقليم أو مدينة أو منطقة محلّية، حجر الزّاوية في استراتيجيات التنمية المُستدامة الموضوعة لفائدتها.

4. تساهم الثقافة بشكل متعاظم في التّنمية الاقتصادية، وخاصّة في العواصم والتجمّعات السّكنية الكبرى. غير أنّ الدّيناميكية الاقتصادية التي تحدثها الثقافة ما زالت عرضيّة، حيث أنّها مُرتبطة أساسا ببعض المهرجانات أو الأحداث الثقافيّة البارزة. وقد ظلّ أخذ دور الثقافة في الحسبان، في مشاريع التنمية الحضريّة، محصورا في بعض التّجارب التي جرت في المغرب والإمارات وقطر. ومن الواضح أنّ الإمكانات التي تتيحها الثقافة لا تزال غير مُستغلّة، بالشّكل الكافي، في تحقيق الاندماج الاجتماعيّ؛ كما أنّ البرامج المُوجّهة خصّيصا للأقلّيات، ما تزال تُمثّل نزرا قليلا.

وقد لوحظ بشكل عام، أنّ الثقافة لا تؤثّر إلاّ على عدد محدود من المجالات السّياسة الأُخرى، سواء كان ذلك على المستوى الوطني أو في مستوى الأقاليم. وتتطلّب معالجة هذه الحالة اقتناعًا عميقًا بأهمّية الإمكانات التي تختزنها الثقافة، والحاجة، بالخصوص، إلى إسناد سياسيّ في أعلى مستوى، في كلّ بلد من البُلدان المعنيّة.

5. بشكل عامّ، لا تزال السّياسات الثقافيّة تفتقر إلى الشّمولية والتّقاطعية الكافية، اللّتين تُتيحان دمج مجالات التدخّل، التي هي من مشمولات وزارات أُخرى غير الوزارات المسؤولة عن الثقافة، مثل وزارات التربية والشباب والتعليم العالي والسياحة والاقتصاد والبيئة وغيرها. وكنتيجة لذلك، فإنّ مكانة الثقافة في تنفيذ خطّة التّنمية المُستدامة لعام 2030، ما في ذلك أهداف التّنمية المُستدامة التّالية: 4 (جودةُ التّعليم)، 5 (المساواةُ بين

6. لوحظت أوجُه قصور جسيمة في معظم البُلدان التي شملتها الدّراسة، ومن ضمنها عدم كفاية التّرسانة القانونية وعدم اتّساقها وعدم تنويع مصادر التّمويل والمركزيّة المُفرطة والافتقار إلى المهارات والتّدريب المتخصّص وعدم توفّر البيانات القابلة للاستغلال. ومن الضّروري معالجة هذه النّقائص، التي تُؤثّر سلبًا على صياغة السّياسات الثقافيّة وتنفيذها وتُقلّل من أثرها، ويكُون ذلك من خلال اعتماد استراتيجيات ومحدّدة.

في نهاية المطاف، يُمكن، بالنسبة للدول العربيّة المعنيّة بهذه الدّراسة، الوقوف عند النّقاط التّالية:

- 1. أنّ كلّ بلد منها يتوفّر على قدرات ثقافيّة خصوصيّة ومتنوّعة.
- 2. وجود تباين بين البُلدان المعنيّة فيما يتعلّق بالمقاربات المعتمدة في صياغة السّياسات الثقافيّة وتنفيذها، وهي، على العموم، مقاربات غير دامجة أفقيًا بما فيه الكفائة.
- 3. هناك تجارب ناجحة في عدد كبير من البُلدان، غير أنّها، للأسف في كثير من الأحيان، لا تندرج في إطار رؤية استراتيجية شاملة، وبالتّالي ليست مستغلّة الاستغلال الأمثل.

وتلك أوجُه قصور هيكليّة يتعيّن معالجتُها في سياق استراتيجيات واضحة ومحدّدة.

### الملحق 1 إضاءات إضافية

# الوثيقة 1: تأثير الثّورة الرقميّة في سياسات تنميّة الثقافة

### - عبد الرؤوف الباسطى

إنّ طرح مسألة تأثير الثّورة الرقميّة في سياسات تنميّة الثقافة وفي تطويرها ضمن الحيّز الحضاري العربيّ يقتضي، في البدء، استعراضا موجزا لخصائص هذا العصر الرّقمي ومميّزاته.

### مميّزات العصر الرّقمي

بعد انفجار البثّ الفضائيّ وتطوّر وساتل البثّ وتكاثر القنوات على نحو جعل "القرية الاتصاليّة الكونية" واقعا معيشا في نهاية القرن الماضي، كانت الثورة الرقميّة واعتبرت منعرجا حاسما وقفزة نوعيّة فارقة بين مرحلتين من مراحل الحضارة الإنسانية تتزامن مع استفحال ظاهرة العولمة بمدّها العارم.

ويمكن القول إن الميزة المحوريّة لعصرنا الرقميّ هذا هي ميزة "الاندماج والتّضافر" convergence، تضافر بين حقول ظلّت إلى بداية الثمانينات من القرن الماضي تتطوّر على خطوط متوازية وزالت بينها اليوم الحواجز الهيكليّة بزوال الحواجز الوظيفيّة. فهو تضافر واندماج بين حقل المعلوماتيّة والحقل السّمعي البصريّ أفضى إلى تعاظم دور الصّورة وبين الحقلين المذكورين من جهة وبين حقل الاتصالات من جهة أخرى. وهو تضافر بين الحاسوب والتلفاز والمذياع وبين المكتوب والمريّ والمسموع. فلم يعد بالإمكان في عصرنا الرقميّ هذا تصوّر قطاع من قطاعات الاتصال والإبداع الفكريّ والفنيّ يتطوّر في منآى عن بقيّة القطاعات الأُخرى. إن هي إلاّ علاقةُ تداخل وتفاعل جدليّ تحْكُم تطوّر القطاعات في تكاملها حينا وفي تضافرها بل وفي اندماجها أحيانًا.

ذلك أنّ هذه الثّورة الرّقمية التي هي من جوهر تيّار العولمة قد بدأت تُحدث تحوّلا عميقا في نسيج الحضارة الكونيّة. فقد اكتسحت التكنولوجيا الرّقميّة كلّ مجالات النّشاط الإنسانيّ وأحدثت في صلبها ثورة عميقة أثّرت تأثيرا بالغًا في العلاقات الاجتماعية وصيغ التّخاطب وفي سبُل اكتساب المعرفة وانسياب المعلومة وفي قنوات التّرفيه والتّثقيف وفي فنون الإبداع وتنظيم العمل وأساليب الإنتاج والتّرويج وألغت الحدود وطوّرت علاقة الإنسان بالزّمان والمكان.

ولم يكن العالم العربيّ ليبقى في معزل عن هذه الثّورة الرّقمية. فلقد شملته كسوق لها بالأساس. حيث نرى أنّ نسبة المشتركين في النّطاق العريض broadband عربيّا قد تطوّرت من 1% في 2007 إلى 2% في 2010 و3% في 2014. كما تطوّرت نسبة المشتركين

لكن اللاّفت في كلّ هذا، من زاوية اهتمامنا، أنّ من أهمّ خصائص مجتمع المعلومات ارتباطه العضويّ بوسائل الاتصال الرقميّة وسعيه، المعلن على الأقلّ، إلى تحقيق ديمقراطيّة المعرفة. إنّ المعلومة في هذا المجتمع الرّقمي وفي العصر الجديد تمثّل جوهر البضاعة المُروّجة وهي معدنها الثّمين. وهذا ما جعل المختصّين يتحدّثون عن اقتصاد جديد ويثمّنون "صناعة المضامين" التي باتت اليوم تُمثّل رهانا حضاريّا واقتصاديّا في آن. ويرى المختصّون أنّ هذا الاقتصاد الجديد وصناعة المضامين، إذ يمثّلان تحدّيا ضخما، يُمكن أن يمثّلا أيضا فرصة سانحة بالنّسبة إلى المجتمعات الصّاعدة وتلك السّائرة في طريق النموّ. فالرّهان هو إذن رهان ثقافيّ وحضاريّ.

## التنميّة الثقافيّة في ظلّ الثورة الرقميّة

من الواضح إذن أنّ مسألة أثر الثورة الرقميّة في التّنمية الثقافيّة إنّا تندرج في صلب قضيّة أمّ هي قضيّة التّكامل بين مجالات باتت اليوم مدعوّة بالضّرورة إلى التّضافر لكسب رهان الانخراط الفاعل في الحضارة الكونيّة الجديدة وتحقيق حضور عربيّ متنوّع ومتميّز فيها. وهو ما نبّهت إليه "الخطّة الشّاملة المُحدّثة للثقافة العربيّة". فقد أكّدت في مقدمتها "أنّ الواقع العالميّ تغيّر تغيّرا عميقا وأنّ تنميّة الثقافة تقتضي بالضّرورة أخذ مستجدّات العصر الرقميّ بنظر الاعتبار". أمّا إعلان اليونسكو العالميّ بشأن التنوّع الثقافيّ، فقد نادى منذ 2001 بالتصدي للفجوة الرقميّة بالتّعاون الوثيق مع الوكالات المختصّة في منظومة الأمم المتّحدة في سبيل تعزيز انتفاع البُلدان النّامية بالتكنولوجيات المخديدة ومساعدتها على امتلاك ناصيّة تكنولوجيات المعلومات وتسهيل التّداول الرقمي للمنتجات الثقافيّة المحليّة. هذا، وقد جاء في تقرير المؤتمر الدولي الثاني الذي عقدته اليونسكو في ستوكهولم عام 1998 حول "السّياسات الثقافيّة من أجل التنمية"

"أنّ الدّخول في مجتمع المعلومات ومّلّك تقنيّات المعلوماتيّة والاتصال من قبل الجميع يُمثّل بعدا رئيسا في كلّ سياسة ثقافيّة".

هذا، ولقد نبّهت الخطّة الشّاملة المحدّثة للثقافة العربيّة في سياق استعراضها للإشكاليات السّياسة الثقافيّة إلى "خطورة التحدّيات النّاجمة عمّا يشهده العالم من تحوّلات مُتسارعة أحدثت تطوّرا هائلا في مجال تقنيات الاتصال الحديثة وثورة حقيقيّة ونقلة تاريخية حاسمة فصارت الثقافة مُرتبطة بمنطق السّوق". كما نبّهت الخطّة إلى "أنّ الفجوات العميقة بين المجتمعات... أصبحت تطرح إشكاليات جديدة بحكم ما تستشعره المجتمعات من مخاطر الهيمنة الثقافيّة لقوى العولمة وتهديدات تستهدف اللهُوّيات والخصوصيات الثقافيّة" إلاّ أنّها استدركت ورأت في الآن ذاته أنّ "الانتباه إلى محاذير ارتباط الثقافة بالإنتاج الاقتصادي لا يجب أن يحجب عنّا أنّ الثقافة في حاجة إلى التأقلم مع المستجدّات في عالم متغيّر والأخذ بعين الاعتبار أنّ الثقافة التي تضطلع بدور أساسيّ في صياغة المضامين والقيم والتمثّلات و تناقلها هي أيضا بمعناها العصري إنتاج وخدمة وهو ما يتطابق مع واقع اقتصاديّ جديد يشهد تطوّرا للصّناعات الثقافيّة.

نرى إذن أنّ الثورة الرقميّة قد أسهمت إسهاما بيّنا في تنامي الوعي بأنّ الثقافة صناعة بالمفهوم الاقتصاديّ ومُقوّم من مُقوّمات النّمو. وكلّما ازدادت مكانة قطاع الخدمات في المبادلات التجاريّة شأنا وشبكات الاتصال انتشارا تزداد أهميّة الثقافة باعتبارها المرجعيّة ومصدر المضامين والتصوّرات. ففي بلد مثل فرنسا، التي عُرفت بتقاليدها العريقة في مجال سياسات التنميّة الثقافيّة والتي بلغ أثر الصّناعات الثقافيّة في اقتصادها 104 مليار أورو أي ما يقارب 6% من إجماليّ القيمة المضافة في العام المنصرم، ممّا جعل إسهام الثقافة في النّاتج الإجمالي الخامّ يساوي سبعة أضعاف مساهمة صناعة السيّارات فيه، نرى أنّ مساهمة الثقافة في إجماليّ القيمة المضافة ظلّت تتزايد بانتظام بين 1995 و2005 ثمّ شهدت بعض الترّاجع ومردّ ذلك عدّة عوامل أهمّها التحوّلات التي أفرزتها الثورة الرقميّة وهو ما جعل المختصّين يفكّرون جديًا في ما أسموه "بالفصل الثاني من الاستثناء الثقافيّ" والمتمثّل في جعل أدوات السّياسة الثقافيّة تواكب المرحلة الرقميّة و مقتضياتها.

أمّا الخطة الشاملة المحدّثة للثقافة العربيّة، فبعد أن أقرّت بأنّ الثورة الهائلة في مجال تقنيّة المعلومات تتيح آفاقا واسعة للثقافة وبأنّ الحاجة قد باتت ملحّة إلى أن تحقّق الثقافة العربيّة النّقلة المنشودة لتدخل في تفاعل خلاّق مع مجتمع المعرفة، أوصت في ذات السّياق "بإنجاز دراسة استراتيجيّة حول مستقبل الثقافة العربيّة وسبل مزيد تطويرها في ظلّ التحديّات المستقبليّة". ويبدو مهمّا، في رأينا، إنجاز مثل هذه الدّراسة أو تحديثها، إن أنجزت، في ضوء مستجدات العشريّة الأخيرة.

# الوثيقة 2: السّياسات المتعلّقة بالتراث الثقافيّ اللاّمادي في الدول العربيّة لمحة موجزة حول الوضع الرّاهن / أحمد سكونتي (الأصل باللّغة العربيّة)

برز الاهتمام بالتراث الثقافيّ اللّمادي، بطرق مختلفة وبدرجات مُتفاوتة في البُلدان العربيّة منذ ما يقرب من القرن. حيث قام العديد من المثقّفين والكُتّاب والممثّلين بتوثيق ودراسة ما كان-وظلّ إلى حدّ السّنوات الأخيرة -يُسمّى الثقافة الشّعبية أو الموروث الشّعبي. وفي الجامعات، قام باحثون من أقسام اللّغة والأدب بفحص هذا الموروث الذي ينتمي إلى الماضي، وهو موروث شفهيّ إلى حدّ كبير، وكثيرا ما كان محلّ استنكاف من طرف النُّخبة. وظلّ هذا الاهتمام، في غالبية البُلدان ولفترة طويلة، مُنحصرا في حفنة من الأفراد المُتحمّسين، وقابلَلهُ، في كثير من الأحيان، غيابٌ تامّ للدّعم من قبل السّلطات من الأفراد المُتحمّسين، وقابلَلهُ، في كثير من الأحيان، غيابٌ تامّ للدّعم من قبل السّلطات طلّت الاجراءات القانونيّة والمؤسساتية التي تمّ اتّخاذها ببلدان المنطقة، ظلّت لمدّة طويلة من الزّمن مكرّسة للجانب المادّي من موروث الماضي.

وكان للاهتمام، الذي برز على المستوى الدولي بالجانب اللاّمادي للتراث، انطلاقا من التسعينيات، تأثير بطيء ولكنّه إيجابي على سياسات البُلدان العربيّة في هذا المجال. والواضح أنّ توصية اليونسكو الخاصّة بحماية الثقافة التقليدية والشعبية (1989)، وبرنامج الكنوز البشرية الحيّة (1994)، وبرنامج إعلان روائع التراث الشفهي اللاّمادي للبشرية (1999)، وبطبيعة الحال، اتفاقية حماية التراث الثقافي اللاّمادي (2003) قد غيّرت بشكل عميق النظرة إلى هذا التراث وتصوّره. وعلاوة على ذلك، تندرج هذه التطوّرات ضمن سياق عام يتمثّل في تفاقم العولمة واتساع مفهوم التراث ذاته. وهكذا

غدا التراث اللاّمادي يُعتَّل وسيلة لإعادة اكتشاف التنوّع الثقافيّ واللّغوي، الذي يُعيّز شعوب المنطقة وللتّرويج الانتقائي، على المستويين السياسي والاقتصادي، لبعض أشكال التّعبير والممارسات الثقافيّة.

ونتيجة لذلك، اتّخذت غالبيّة الدول الأعضاء في جامعة البُلدان العربيّة إجراءات لحماية تراثها الثقافي اللاّمادي، وتم ذلك، في كثير من الأحيان، بدعم من اليونسكو ومن المنظمات الإقليمية (الإلكسو والإيسيسكو). فَنَقّحت بعض الدول الأطر القانونيّة السّارية، حتى تأخذُ بعين الاعتبار التراث الثقافي اللاّمادي وأنشأت مؤسسات مسؤولة عن تنفيذ السّياسات العامّة في هذا المجال أو وسّعت مشمولات المؤسسات القائمة بحيث تشمل هذا المجال الجديد. وتعمل بلدان أُخرى حاليًا على النّسج على منوال تلك الدول أو تستعدّ للشّروع في ذلك.

كما اتّخذ عدد من البُلدان العربيّة أيضًا تدابير أُخرى تهدف إلى إدراج التراث الثقافيّ اللاّمادي في السّياسات العامّة، من خلال الجرد والتّعليم والتّوعية والتّرويج. وتجدر الملاحظة أنّ الأنشطة المُرتبطة، بشكل جزئيّ أو كلّي، بالتراث الثقافيّ اللاّمادي عديدة ومتنامية، مع وجود تباينات بين البُلدان العربيّة مُرتبطة بالسّياقات الاجتماعيّة -السياسية والإمكانيات الاقتصاديّة. إلى ذلك، لا يمكن إلاّ أن نلاحظ المكانة المتعاظمة للتراث الثقافيّ اللاّمادي على أجندات الدول في مجال العمل الثقافيّ والفعاليات الثقافيّة. غير أنّه ليس بالإمكان في الوقت الرّاهن قياس أثر مثل هذه التّدابير في حماية أشكال التّعبير والممارسات الثقافيّة وذلك بسبب نقص الدراسات في هذا المجال.

صادقت الدول الأعضاء في جامعة الدول العربيّة على اتّفاقية صون التراث الثقافيّ اللّمادي. ومن بين هذه الدول أدرجَتْ خمسة عشر دولة عناصر من تراثها اللاّمادي على القوائم التي أحدثتها الاتّفاقية. وبلغ عدد العناصر المُدرجة من قبل دول المنطقة على القائمة التمثيليّة للتراث الثقافيّ اللاّمادي للبشرية 45 عنصرًا، إضافة إلى 7 عناصر أدرجت على قائمة التراث الثقافيّ اللاّمادي المستوجب للصّون الاستعجاليّ. وبالمقابل، لا يتضمّن سِجِلّ الممارسات الجيّدة الوقائيّة إلى حدّ الآن أيّ برنامج أو مشروع أو نشاط يتضمّن سِجِلّ الممارسات الجيّدة الوقائيّة إلى حدّ الآن أيّ برنامج أو مشروع أو نشاط

صادر عن دول المنطقة. على أنَّ عددا آخر من ملفّات الترسّح للإدراج في القائمات المذكورة هو الآن بصدد الإعداد، سواء على المستوى الوطني أو المستوى مُتعدّد الجنسيات.

وفيما يتعلّق بتنفيذ الاتّفاقية، وعلاوة على التّدابير القانونيّة والمؤسساتية، شرع عدد من دول المنطقة في جرد التراث الثقافيّ اللاّمادي الموجود على أراضيها. ولهذا الغرض، أنشأت هذه الدول، أو هي في طور إنشاء، سجلاّت أو قوائم أو قواعد بيانات يَتُمّ تسجيل العناصر التي خضعت للجرد فيها تدريجيّاً. ولعلّ ممّا سهّل عمليّة الجرد، التي تُسهم بشكل كبير في زيادة الوعى حول حماية التراث الثقافيّ اللّمادي، الأنشطة التي قام بها عدد من دول المنطقة في مجال بناء القدرات وتعزيزها. وبفضل الدّعم الذي وفّرته اليونسكو، أتاحت هذه الأنشطة بالفعل توسيع دائرة المؤسسات والمجتمعات والمنظمات غير الحكومية والأفراد المشاركين في برامج الصّون والتّرويج الجارية. وتستفيد عملية بناء القدرات أيضًا من سخاء بعض دول المنطقة والتزام ثمانية من الميسّرين المعترف بهم من قبل اليونسكو، والذين ينتمون إلى هذه الدولة. وبالإضافة إلى ذلك، حظى مشروع المركز الإقليمي لصون التراث الثقافيّ اللاّمادي في إفريقيا، الذي اقترحته الجزائر بموافقة المؤتمر العام لليونسكو، باعتباره مركزا من الفئة الثانية يعمل تحت رعاية المنظمة. ويُغطّى هذا المركز الدول الأفريقية الأعضاء في جامعة الدول العربيّة. وفي عام 2017، قدّمت دولة الإمارات العربيّة المتحدة طلبًا لليونسكو للاعتراف معهد الشارقة للتراث باعتباره معهدا من الفئة الثانية مخصّصا للدول العربيّة. ويُنتظر أن يتّخذ المؤتمر العام لعام 2019 قرارا بهذا الشّأن، إمّا بالموافقة أو بالرّفض.

وأخيرا، يُحكن القول بأنّ الاهتمام بالتراث الثقافيّ اللاّمادي غير متساوٍ من دولة إلى أُخرى ومن منطقة إقليميّة إلى أُخرى. وبعد أن ظلّ لفترة طويلة من الزّمن مُرتكزا على البحث الأكاديميّ وعمليّات الإحياء المتمثّلة في تنظيم المهرجانات، يَشْهَدُ هذا الاهتمام حاليّا مُنعرجا حاسما باتّجاه الاعتراف الدولي، وبناء قدرات المجموعات السُكّانية المعنيّة والبوادر الأولى للصّون من خلال نقلها إلى الأجيال القادمة.

# الوثيقة 3: أثرُ الذّكاء الاصطناعيّ في الثقافة في البُلدان العربيّة / سالي مبروك (الوثيقة الأصليّة باللّغة الإنجليزيّة)

يتصدّرُ الذّكاء الاصطناعي راهنا العناوين الرّئيسية لوسائل الإعلام ويُرتقب أن يلعب دورا حاسما في التّغييرات التي يشهدُها الاقتصاد العالميّ. وتُشير تقديرات المنظمة العالمية للتجارة إلى أنّ مُساهمة القطاع في هذا الاقتصاد قد تصل إلى 7،15 تريليون دولار في عام 2030. وهناك إجماع عامّ على أنّ الذّكاء الاصطناعي سيُحدث ثورة في عمليّات التّصنيع ويخلق المزيد من الثّروة، ولكنّه يُمكن في الوقت نفسه، أن يؤدّي إلى تفاقم عدم المساواة والتّمييز والبطالة.

وسنناقش في هذا المقال المسائل التّالية: -الفُرص التي يُتيحها الذّكاء الاصطناعي والتحدّيات التي يطرحها في البُلدان العربيّة، ثانياً -الحاجةُ إلى استراتيجيات إقليميّة في مجال الذّكاء الاصطناعي لضمان دمج الثقافات العربيّة في مستقبل خارطة طريق الثقافة العالميّة، ثالثا -الممارساتُ الحاليّةُ في مجال أقلمة وتكييف الذّكاء الاصطناعي في البلدان العربيّة.

# أوّلا. الفُرص التي يُتيحها الذّكاء الاصطناعيّ والتحدّيات التي يطرحها في البلدان العربيّة:

يعودُ ظهورُ الذّكاء الاصطناعي إلى عدّة عقود خلت، وتحديدا في الخمسينيات من القرن الماضي، على أيدي عالم الرياضيات آلان تورينج. ويتركّز الضّجيج الإعلاميّ الحاليّ على فرع معيّن من الدِّكاء الاصطناعي يُعرف باسم التعلّم الآلي. وتُستخدم هذه الأداة التكنولوجيّة في عدد لا يُحصى من التّطبيقات اليوميّة، مثل مُحرّكات البحث والتّرجمة عبر الإنترنت وتطبيقات الحماية من البريد الإلكترونيّ غير المرغوب فيه المعروف بالـ"سبام" والمساعدين الافتراضيين. ويقوم نموذج التعلّم الآلي على تلقيم كمّيات هائلة من البيانات للحواسيب، التي تتولّى مُعالجتها باستخدام الخوارزميّات، وذلك لتمكينها من التعرّف على الأنماط وتحديدها أو عمل تنبّؤات أو تنفيذ إجراء ما. وغنيّ عن القول بأنّ جزءا كبيرا من البيانات التي تُستخدم حاليًا لتدريب الحواسيب على القيام بهذه المهامّ، هي ثمرة للإبداع البشريّ، وهي بالتّحديد: الأغاني ومقاطع الفيديو

والنّصوص والصّور الفوتوغرافيّة. وهي على هذا الأساس تتكوّن إلى حدّ كبر من أشكال مختلفة للتّعبير الثقافيّ. وعلاوة على ذلك، تجْدُر الإشارة إلى أنّ الرّائد الحقيقيّ في الذّكاء الاصطناعي هو الثقافة، وليس العلم. غير أنّ المنتديات العربيّة على شبكة الإنترنت نادرا ما تناولت بالنّقاش مسألة الأثر المُمكن للذّكاء الاصطناعيّ في الثقافة. وهو أُمْرٌ لا مُكن تفسيره، بالنَّظر إلى أنَّ أشكال التّعبير الثقافيّ تلعب دورًا رئيسيًا في الطّريقة التي تعملُ بها حاليًا الخوارزمات، خاصّة إذا أخذنا بعين الاعتبار حقيقة أنّ الذَّكاء الاصطناعي ما فتئ يُستخدم في المنطقة العربيّة لإنتاج الأغاني والأفلام والرّسومات ذات الجودة المثيرة للانتباه. وحرىّ بالقطاع الثقافيّ أن لا يرضى بدور هامشيّ في النّقاشات التي تدور حول الذِّكاء الاصطناعي وأن يطالب بقُوّة مكانة أفضل. كما يتعيّن على الصّناعة الإبداعيّة في البُلدان العربيّة أن تسعى بحزم لافتتاك مكانتها ودورها في تطوير الذّكاء الاصطناعي؛ ولو أنَّها فشلت في ذلك، فإنَّ العواقب الوخيمة لن تَطَال هذه الصَّناعة فحسب، بل ستُؤثِّر أيضا على مستقبل الثقافة العربيّة برُمّتها. ذلك أنَّ استبعاد الثقافة من المُعادلة سيؤدّى حتما إلى القضاء على التنوّع الثقافيّ. وخلاصة القول هي أنّ التحدّي والخطر الأكبر يتمثّل في اضطرارنا، كعرب، إلى إيكال البيانات الضّخمة التي تُنْتجُها البُلدان العربيّة إلى "اللاّعبين الكبّار" في مجال التكنولوجيا، الذين يَتَحكّمُون في هذه الأدوات التكنولوجيّة، ممّا يزيدهم حَتْمًا قُوَّةً وقُدْرَةً على التّأثير على المُخرجات النّاتجة عن هذه البيانات. وهُناك خطرٌ آخر علينا أيضا أن نسعى إلى الحَدِّ منه وهو خَطَرُ تنامى القيمة الاقتصاديّة للتّعبيرات الثقافيّة، على حساب المضامين والبُعد الهوّياتي. وكنتيجة لذلك تَتَحوَّل الثقافة العربيّة، مع مرور الزّمن، إلى مُجرَّد سلعة استهلاكيّة، تُستهلك ثم تُلفظ، ويُرْتهن عدد قليل من الشّركات، التي تتصدّر المشهد العالميّ في حقل الذِّكاء الاصطناعي، مُجْمل الابداعات الفرديّة في المنطقة العربيّة.

وبالمُقابل، مُكن للذّكاء الاصطناعي أن يُساعد في مَّكين المُبدعين الحاليين وكذلك في تشجيع بُروز مُبدعين جُدد على السّاحة الثقافيّة. كما مُثكن للذّكاء الاصطناعي في الآن نَفْسه، الرّفع من كفاءة الصّناعة الثقافيّة، خاصّة فيما يتعلّق بخفض التّكاليف وزيادة

الفعاليّة. من ذلك مثلا أنّه بإمكان شركة لإنتاج الأفلام السينمائية توفير المئات من ساعات العمل من خلال دَمْج تقنيات الدِّكاء الاصطناعي في عمليّات الرُّتوش المُتعلّقة بالمؤثّرات الخاصّة. ويُمْكن استخدام هذه التّقنية من قِبَل دُور النّشر، التي تحتاج إلى تقييم الأثر السّردي لرواية من الرّوايات التي أصدرتها أو من قبل شركات المُوضة، التي تسعى إلى إنتاج مُوديلات مُمَيّزة لكُلّ زبُون من زبائنها. أمّا في مجال التّوزيع، فيُمْكن للخوارزميات التّلقائية أيضًا أن تُساعد المخازن الافتراضيّة للسِّلَع على الزّيادة في فاعليّتها الترويجيّة. وبإمكان الذّكاء الاصطناعي مُساعدة المِنصّات الكبيرة على التدخّل المُتزامن وتوفير سلع على ضوءِ سُلوك المُستخدم، وذلك من أجل رفع الاستهلاك إلى الحدّ الأقصى. وفي هذا الصّدد، تنْكبُ شركتا "أمَازُون" و"آي بي آم" حاليًا على تطوير أدوات لإنشاء وإنتاج ملابس مُصمّمة باستخدام أدوات الذّكاء الاصطناعي، في حين أطْلقَت "غوغل" مشروع "ثقافة المَلْبَس"، وهو عبارة عن أرشيف متاح للبحث ويتألّف من عشرات اللّلاف من صور الأزياء التي تمّت رقْمَنتُها بالتّعاون مع أكثر من 180 متحفًا.

لسُوءِ الحظّ، لا يزال عدد الفنّانين ورُوّاد الأعمال في الحقل الثقافيّ في البلدان العربيّة القادرين على استعمال أدوات مثل أدوات التعلّم الآليّ، محدودا للغاية.

ثانيا. الحاجة إلى استراتيجيات إقليميّة في مجال الذّكاء الاصطناعيّ لضمان دمج الثقافات العربيّة في خارطة الطّريق المستقبليّة للثقافة العالميّة.

يُعتبر وجود استراتيجية في مجال الذّكاء الإصطناعيّ أمرا بالغ الأهمّية للتّعامل مع العديد من التحدّيات والعثُور على إجابات لقضايا مثيرة للجدل مثل:

• يُحْكِنُ للدور المُتنامي الذي يلعبُه الذّكاء الإصطناعيّ، باعتباره أداة للابداع، أن يؤدّي إلى جعل الفنّانين الذين لهم دراية بهذه الابتكارات أكثر اعتمادا على حلُول تكنولوجيا المعلومات التي يبتدعها مُصمّمو البرمجيّات. عندها يبرز تَحَدِّ كبيرٍ يتمثّل في ملكيّة "حقوق الطّبع والنّشر" المترتبة عن عملً فنّي تمّ ابتداعه باستخدام الذّكاء الاصطناعي. فهل تعود هذه الحُقوق إلى الفنّان الذي استنبط الفكرة، أمْ إلى المُبَرْمج

الذي صمّم الخوارزميات، أمْ تعود إلى الحاسوب المُسْتخدم في إنجاز العمل الفنّي، عِلْمًا بأنّ المملكة العربيّة السعودية عام 2017 منحت الجنسيّة لرُوبُوت، وهي خُطوة لتعزيز الذّكاء الاصطناعي.

• تَلْعَبُ الاعتبارات الأخلاقية دورًا مُتناميا في النّقاش الدّائر حول الذّكاء الاصطناعي. حيثُ هناك خَطرٌ مُتزايد، ناجم عن الطّريقة التي بُنيَت بها التّطبيقات الآليّة، ويَتَمثّل في إمكانيّة اتّخاذ هذه المنظُومات لقرارات قد تُؤثّر سَلْبًا على عدد كبير من النّاس. وفعلاً يُلاحظ أنّ تصميم الخوارزميات، وحتى اختيار البيانات المُدخلة تخْضَع للتحيُّز المُتنامي لمُصمّمي تلك التّطبيقات. وقد أقرّت بُلدان مثل فرنسا أو ألمانيا أو المملكة المتحدة بعجزها عن مجاراة تنامي قُدُرات الولايات المتحدة، مُمَثّلة بشركات "غوغل" و"آمازون" و"فايسبوك" و"آبل" و"مايكروسوفت" و"آي بي آم"-والصين من خلال شركاتها العملاقة "بيدو" و"علي بابا" و"تنسانت" في مجال تكنولوجيات الذّكاء خلال شركاتها العملاقة "بيدو" و"علي بابا" و"تنسانت" في مجال تكنولوجيات الذّكاء

لذلك، بادرت فرنسا في مارس 2018 بإطلاق استراتيجيّة للذّكاء الإصطناعيّ بعنوان "من أُجْلِ ذكاء اصطناعي ذي مَغْزَى". وفي نفس السَّنَة أَيْضا، نشر مجلس اللّوردات البريطانيّ وثيقة تتضمّن سياسته الوطنيّة في هذا المجال وتحمل عنوان "الذّكاء الاصطناعي في المملكة المتحدة: هَلْ نَحْنُ جاهزُون وهَلْ لدَيْنا الإرادة وهل نَحْنُ قادرون؟" وأعلنت الهند عن وضع روزنامة واضحة المعالم بعنوان "الذّكاء الاصطناعي للجميع". كما وأطلقت كندا إستراتيجيّتها في المجال في مارس 2017.

# ثالثًا -المُمارسات الحالية لاعتماد الذِّكاء الاصطناعي في البُلدان العربية:

هناك حاجة مُلِحّة بالنّسبة للمنطقة العربيّة كي تصُوع استراتيجيّة تهدف إلى التبنّي الفاعل للذّكاء الاصطناعي. ذلك أنّ البُلدان التي لا تَسْتَثمر في الذّكاء الاصطناعي أو التي لا تَمتلك إستراتيجيّة في هذا المجال، ستجدُ نفسها بكلّ بساطة مضطرّة إلى الالتجاء إلى خدمات كُبْريات الشّركات العالميّة والقبُول بالحُلُول الجاهزة التي تقترحها عليها بدلا من إيجاد حلول خاصّة بها. وبالنّظر إلى ضرورات النموّ الاقتصاديّ، يتحتّم على البُلدان

العربيّة عدم ترك القطار يفُوتها ودمج الذّكاء الاصطناعي في القطاعات التي تُعدّ أكثر إلحاحا وهي الصحّة والزّراعة والنّقل والتّعليم والدّفاع والتّمويل والتّصنيع، مهما كلّفها ذلك.

ولقد بدأت الحُكومات والشِّركات في جميع أنحاء المنطقة العربيّة تُدرك أهميّة اعتماد الذّكاء الاصطناعي والتّقنيات المتقدّمة. وهي تُواجِه خيارين، فإمّا أن تُمسك بناصية الثّورة التكنولوجيّة، أو أن تتخلّف عن الرّكب فيفوتُها. على أنّنا نُدرك، عندما نَنْظُر إلى الأثر الاقتصاديّ للذّكاء الاصطناعي والتكنولوجيات المتقدّمة بالنّسبة لبلدان المنطقة، أنّ التخلّف عن الرّكب ليس خِيارًا. حيث أنّه من المُتوقّع أن يكُون نَصيب الشّرق الأوسط من إجماليّ الفوائد المُنْجرّة عن اعتماد الذّكاء الاصطناعي في حدود ٪2 في عام 2030. ويُعادل ذلك 320 مليار دولار أمريكي.

بالأرقام المُطلقة، من المُتوقّع أن تُحقّق المملكة العربيّة السعودية أعلى المكاسب، حيث من المُرتقب أن تُمثّل مساهمة الذّكاء الاصطناعي في الاقتصاد السعودي 2،135 مليار دولار في عام 2030، أيْ ما يعادل 4،12 ٪ من النّاتج المحلّي الإجمالي. وبالأرقام النّسبية، من المُتوقّع أن تُسجّل دولة الإمارات العربيّة المتحدة، أعلى نسبة مساهمة للذّكاء الاصطناعي في النّاتج المحلّي الإجماليّ لعام 2030 وهي في حدود 14٪ كما يُتَوقّع أن يتراوح معدّل النموّ السّنوي لمساهمة الذّكاء الاصطناعي في اقتصادات الدول العربيّة المربيّة بين 20% و 34٪ مع تسجيل أسرع نموّ في الإمارات العربيّة المتحدة، تليها المملكة العربيّة السعودية. ولا يُعْتبر حجم التّأثير المُنتظر للذّكاء الاصطناعي في هذين الاقتصادين أمرًا مفاجئًا بالنّظر إلى الحَجم النّسبي لاستثمارات هاتين الدولتين، مقارنة ببقيّة بُلدان المنطقة وإلى ترتيبهُما ضمن الخمسين دولة الأولى عالميّا، استنادا إلى مُؤشِّر الابتكار الديها.

لقد أخَذ البعضُ من بلدان المنطقة بالفعل بأسباب الذّكاء الاصطناعي وانخرط في العصر الرّقمي الجديد. وتُشير تقديرات الهيئة الدوليّة للبيانات إلى أنّ الإنفاق على الذّكاء المعرفيّ والاصطناعي في منطقة الشرق الأوسط وإفريقيا سينمو من 37،5 مليون

دولار في عام 2017 إلى أكثر من 100 مليون دولار بحلول عام 2021، وهو ما يُعتّل معدّل هو سنويّ بنسبة 32٪. ولقد أبْدَت الإمارات العربيّة المتحدة والمملكة العربيّة السعودية وقطر، على وجه الخُصوص، التزامًا قويًّا تُجاه تطوير تقنيات الذّكاء الاصطناعي واستخدامها. وما فتئت الشركات في هذه الأجزاء من المنطقة تستثمر بشكل كبير في التكنولوجيا الجديدة، بدعم من الحكومات، التي تُعدّ من أوّل المُستهلكين للتكنولوجيا. وبالمقابل ظلّ اعتماد الذّكاء الاصطناعي وتبنيه، خارج نطاق الاقتصادات الخليجيّة، أكثر بُطءًا. والواضح أنّ التّباينات في مستويات اعتماد الذّكاء الاصطناعي مُرتبطة بالتّباينات الموجودة بين البُلدان العربيّة في مجال البنية التحتيّة وتَوفّر العمالة الماهرة، التي تُعتبر من العوامل الرّئيسية في تحديد القُدرة على تطوير الذّكاء الاصطناعي.

| مُعـدّل النمـوّ السـنويّ لمسـاهمة الـذّكاء الاصطناعـي في الاقتصـاد في البُلـدان العربيّـة، خـلال |                             |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--|
| لفــترة 2018 -2030                                                                               |                             |  |
| % 33.5                                                                                           | الإمارات العربيّة المتحدة   |  |
| % 31.3                                                                                           | المملكة العربيّة السعودية   |  |
| % 28.8                                                                                           | بلدان منظمة التعاون الخليجي |  |
| % 25.5                                                                                           | جمهورية مصر العربيّة        |  |

ومع ذلك، ينبغي الإشارة إلى أنّ الاستراتيجيات في مجال الذّكاء الاصطناعي وإن كانت ضروريّة، فإنّها ليست كافية في حدّ ذاتها. فالتّقنيات تُساعد في حلّ المشاكل، لكنّها لا تمنح معنى لحياتنا، والثقافة وحدها هي القادرة على ذلك.

# الوثيقة 4: في مسألة الإبداع والإنتاج الفنّي/ إبراهيم المزند (الوثيقة باللّغة العربيّة)

في سبعينيات القرن الماضي وبعد حصول جُلّ الدول على استقلالها وبداية بناء الدولة الحديثة والسّياسات المُتكاملة، أخذ البُعد الثقافيّ مَنْحًى هُوّياتيا موحّدا حيث ارتبطت الأنشطة الثقافيّة بإيديولوجيّة القوميّة العربيّة، ممّا حَدّ من هامش العمليّة الإبداعيّة ولم يسمح له بالتطوّر والتحرّر، حيث تمّ استبعاد العديد من المجموعات المُهمّة مثل الأمازيخ في شمال إفريقيا والأكراد في سوريا والعراق وتركيا، وبعض الأقلّيات

الإفريقية ...، وكلّ ما هو مستوحى من الثقافة الغربيّة. كما عاش العالم العربيّ، بالإضافة إلى الصّراع الإسرائيليّ-الفلسطينيّ، العديد من الأزمات في السّنوات الأخيرة خُصوصا منذ حرب الخليج، ممّا أثّر سلبا على الإبداع وعلى الفنّانين، فمنهم من تمّ اغتيالهم أو سَجْنُهم ومنهم من اختاروا المنفى قَصْرًا، ويمكن القول أنّ الكثير من الإبداعات المُعاصرة تغنّت واستلهمت الكثير من هذه الصّراعات اللّمُتناهية، رغم أنّ الفضاء لعرض هذا النّوع من الإبداعات ضَيّق في منطقة شمال إفريقيا والشّرق الأوسط باستثناء القاعات الصّغيرة أو الصّغيرة جدّا أو شبكة الإنترنت.

أغلب البُلدان العربيّة لديها وزارة الثقافة أو وزارة الشؤون الثقافيّة، وقد ترتبط هذه الوزارة بوزارات أُخرى كالاتصال، أو السياحة، أو الشباب أو الرياضة، لكن القاسم المُشترك بينها هو أنّ ميزانيتها ضعيفة ولا تتجاوز في أغلب الأحيان 1% من الميزانية العامّة للدولة. غالبا ما يدخل دورها في مجال المُحافظة على التراث المادي وغير المادي ويغفل فيها الإنتاج البديل والحديث. والكثير من هذه الدول تُنظّمُ مهرجانات كبرى خاصّة أو عمومية (مهرجان جرش) بالأردن، ومهرجان بعلبك، ومهرجان موازين، ومهرجان قرطاج، ومهرجان السينها بدبي أو مراكش.

ويمكن اعتبار اتفاقية اليونسكو لحماية وتعزيز تنوع أشكال التعبير الثقافيّ، رغم تأخّر توقيع البُلدان العربيّة عليها، حافزا مُهمّا جعل هذه الدول تُعيد التّفكير في سياساتها الثقافيّة والاهتمام أكثر بكلّ ما يميّز بلدا عربيّا عن غيره.

تعرف جلّ مجالات الابداع الثقافيّ في البُلدان العربيّة اليوم ديناميكيّة ملحوظة عزّزها المجال الرّقمي الذي منح مجالات خصبة للخلق والتّرويج وهامش أكبر للحرّية.

بعض البُلدان العربيّة مثل دول الخليج، ومصر، والجزائر، وتونس والمغرب خصّصت صناديق لدعم الثقافة في بلدانها، يستفيد منها غالبا الفنّانون "الرّسميون" وتُستغلّ في تنظيم أنشطة الدولة بالخارج ولا يستفيد منها عادة الفنّانون المستقلّون، وقد شكّلت تونس والمغرب الاستثناء في السّنوات الأخيرة بخلقها آليات أكثر استقلاليّة. ورغم ذلك لا تزال البُلدان العربيّة تفْتقر إلى الصّناديق الخاصّة بتنقُّل الفنّانين أو بالإقامات الفنيّة،

خاصّة أنّها هي القادرة على مساعدة الشباب على التنقُّل ما بين البُلدان العربيّة أوّلا ثمّ باقي الدول ثانيا، ممّا سيُعزّز التبادل الثقافيّ بين كلّ هذه البُلدان وتعريفها على الثقافة العربيّة وتنوّعها وتقديمها أيضا للجاليات العربيّة المُقيمة بالخارج والتي بدأت أعدادها تتزايد بسبب التوتّرات التي تعرفها مناطق كسوريا، والعراق، وليبيا، واليمن

لن تفوتُنَا الفرصة هنا لتثمين العمل الاستثنائيّ الذي تقوم به كلّ من المؤسستين المستقلّتين أفاق AFAC : الصندوق العربي للثقافة والفنون الذي تأسّس سنة 2007 مبادرة من فاعلين ثقافيّين عرب والذي يَدْعَم التّصوير الفوتوغرافيّ الوثائقيّ، والسينما، والفنون البصريّة، والفنون الأدائيّة، والكتابة النقديّة والإبداعيّة، والموسيقى...، ومؤسسة المورد الثقافيّ والفنون الأدائيّة، والكتابة التي تأسست سنة 2003 والتي تهدف إلى تشجيع التبادل الثقافيّ في المنطقة العربيّة، ودعم استدامة الصّناعات الثقافيّة والفنّانين المستقلّين للإنتاج والسّفر والتّرويج لأعمالهم، ودعم الفنّانين المُعرّضين للخطر بالإضافة إلى دعم الابداع الفنّي.

وفيما يتعلّق بالخَلْق، تملكُ البُلدان العربيّة كفاءات عالية وخبرات جدُّ مهمّة في مجال الإبداع لكنّه لا يزال يستفيد منها بشكل غير كاف، إمّا بسبب قيود السّلطة الدينيّة أو السّلطة السياسيّة التي تختلف من بلد لآخر والتي قد تؤدّي إلى حدّ إغلاق مركز أو مؤسسة ثقافيّة بأكملها. أو بسبب عدم احترام حقوق التّأليف والملكيّة الفكريّة، وتسليط الضّوء على التّعبيرات الثقافيّة التراثية وإغفال الفنون المعاصرة، وأحيانا بسبب الاحتكار الثقافيّ من قبل الدولة. وتُطْرح المسألة المجالية أيضا بإلحاح. فالملاحظ هو أنّ الفيعل الثقافيّ في جلّ البُلدان العربيّة يَنْحَصِرُ في العواصم والمدن الكبرى ممّا لا يسمح لهذه البُلدان بالاستفادة من الطّاقات والإبداعات الهائلة لمواطني المدن الصّغيرة، وهنا سنعود لمسألة التعدّدية الثقافيّة التي يجب على البُلدان العربيّة أن لا تُغفلها.

بالنسبة للفُنون الأدائية، عرفت الموسيقى تطوّرا كبيرا في السّنوات الأخيرة بما فيها موسيقى الرّاب، والموسيقى الإلكترونيّة، والبوب، والموسيقى الايقاعيّة. وقد سمح الوُلُوج إلى التكنولوجيا الحديثة وظهور العديد من الإذاعات في منطقة الشّرق

الأوسط وشمال إفريقيا، بالإضافة إلى سُهولة الوُصول إلى وسائل النّشر على الإنترنت وكسر الحدود في العالم الافتراضيّ للشباب بإيجاد فضاء حرّ لنشر ابداعاتهم بما فيها الابداعات الرّقمية.

يُكن أن نذكر هنا بعض التّظاهرات التي فتحت أبوابها للموسيقى المعاصرة البديلة كمُنْتدى موسيقى بدون تأشيرة Visa For Music ومهرجان البولفار بالمغرب، ومهرجان البلد للموسيقى بالأردن، ومهرجان وصلة بدبي وأيّام قرطاج الموسيقيّة بتونس. أمّا الإنتاج والتّوزيع في البُلدان العربيّة، فيُلاحظ أنّ بعض الدول أو الخواصّ يبذلون جهدا مُتواصلا لتشجيع المجال من خلال تخصيص ميزانيّات للاستثمار في البنيات التحتيّة : أستوديو هبة بالمغرب مثلا، إعادة ترميم بعض دُور السينما والمسارح وتزويدها بالتّقنيات الحديثة، بالإضافة إلى محاولة توفير تجهيزات الإنتاج الثقافيّ، كما أنّ المجال الرّقمي ساهم بشكل كبير في الرّفع من مردوديّة الصّناعات الثقافيّة التي تُراهن عليها دول العالم، حيث تُساهم بما بين 7 % و 10% من الإنتاج العالميّ الخامّ، إلّا أنّه لا يزال هناك ضُعف لدى البُلدان العربيّة في مهارات التّسويق وتصدير الصّناعات الثقافيّة للخارج، ممّا يجعل وارداتها من هذه الصّناعات أكثر من صادراتها، وتحتلّ الإمارات والمغرب ولبنان وتونس صادارة الدول المصدِّرة للسّلع الثقافيّة والإبداعيّة .

وقد اختار الكثيرُ من الممثّلين والمخرجين العمل في المُسلسلات التلفزيونيّة، والإشهار والسينما التي تُحقّق ربحا أكثر من المسرح، فهذا الأخير لا تدْعَمه إلاّ بعض المؤسسات المحدودة، مثل بعض المهرجانات الوطنيّة أو العربيّة الكبرى في المغرب، وتونس. ونجدُ بُلدان كالجزائر ومصر تدْعَم المسارح والانتاجات المسرحيّة لكنّها عادةً لا تدْعَم المسرح المستقلّ. أمّا بالنّسبة للمهرجان السّنوي للمسرح العربي بدولة الإمارات العربيّة المتحدة، فيتمتّعُ برِعاية قيّمة من إمارة الشارقة عبر الهيئة العربيّة للمسرح. وتُنظّم أغلبُ العروض المسرحيّة التي تُقدّمها الفرقُ العربيّة في بلدان غير بُلدانها في إطار الأسابيع الثقافيّة التي تستضيفها الدول العربيّة، وهذا غير كاف. وحتى العروض التي تقدّمُها هذه الفرق في الغرب غالبا ما تكون بدَعْم من مؤسسات غربيّة.

وإذا انتقلنا إلى فنّ الرّقص، فمُمكننا القول أنّه بيقى الحلقةُ الأضعف في سلسلة الابداعات المعاصرة، فباستثناء بعض الفرق في تونس، والمغرب، ولبنان، والأردن ومصر، لا توجدُ تقريباً أيَّة معاهد عليا خاصَّة بهذا الفنِّ في البُلدان العربيَّة. كما أنَّ المهرجانات المخصَّصة له تقلّ عن العشرة، ولا توجد تقريبا أيّ فضاءات خاصّة بالرّقص المُعاصر. وبخصوص الصّناعة السينمائيّة، التي عاشت العصر الذّهبي مُنتصف القرن الماضي، فإنّ انتاجاتها اليوم لا يتعدّى بضعة أفلام في السّنة. بعض الدول طوّرت سياسة دعم الأفلام بإنشاء مؤسسات خاصّة كالمركز السينمائي المغربيّ الذي يُساهم في انتاج حوالي عشرين شريطا في السّنة وتُوجِد مُؤسسات مُماثلة في تونس ومصر، كما أنّ لبنان أيضا عرفت تطوّرا في مجال السينما في السنوات الأخيرة رغم قلّة الموارد التي تمنحُها الدولة. وبالنّسبة للفُنون البصريّة فإنّ العديد من الفنّانين يُعتبرون مَفْخرةً لدول شمال افريقيا والشرق الأوسط، وابداعاتُهم تُعرض في أرقى وأهمّ الأروقة والمتاحف عبر العالم. وقد تطوّرت الكثير من المؤسسات والمعارض الخاصّة بهذا الفنّ، بالإضافة إلى تزايد عدد المُولعين باقتناء وجمع التّحف الفنّية في منطقة الشّرق الأوسط وشمال إفريقيا خاصّة في دول الخليج التي عرفت أيضا إنشاء متاحف عالميّة كبرى مُوجّهة للفنون البصريّة كمتحف اللُّوفر بابو ظبي، ومتحف قطر الوطني. وبالمغرب عَرَض مؤخرا متحف محمد السادس لوحات للفنّان بيكاسو وفنّانين كبار آخرين من إفريقيا ومن المغرب. وهناك بُلدان عربيّة، رغم غناها الثقافيّ، مازالت لا تتوفّر على متاحف في المُستوى.

## الخُلاصة

افتُتحت في السّنوات الأخيرة الكثير من المؤسسات الثقافيّة الكُبرى: دور الأوبرا، المسارح، المتاحف...، لكنّها تستقبل أساسا الإبداعات القادمة من الغرب. ويبقى الحضورُ الفنّيُّ العربيّ بها محدُودا. وهُناك غيابٌ للتَنقُّلية الفنيّة (خاصّة الفنون البصريّة والفُنون الادائيّة البديلة) بين البُلدان العربيّة خاصة بين الدول المغاربيّة والمشرق.

من الواجب أيضا أن تدافع الحكومات عن حصول فنّانيها على التأشيرات ليتمكّنوا من تقديم أعمالهم بالخارج. استقلاليّة الفنّانين وحرّية الإبداع هي من الأساسيات التي لا يُمكن أن يتطوّر الإبداع إن لم تتوفّر، فبعض البُلدان العربيّة تُعدّ الأسوأ في العالم للعيش بالنّسبة للفنّانين، لذلك فمن المُهمّ حمايةُ الإبداع والمُبدعين واستقلاليتهم.

يُعاني الفنّانون من قلّة أماكن التّدريب واستوديوهات العمل، وصعوبة تقديم أعمالهم في الفضاء العامّ، لذلك يجب العمل على تعزيز السّياسات الخاصّة لهذا الغرض.

كما أنّه من المستعجل خلقُ صناديق وآليات لدعم الإبداع والصّناعات الثقافيّة في البُلدان العربيّة والتي من شأنها تطوير عدد أكبر من المشاريع وإعطاء صورة أفضل عن هذا الإبداع بالخارج.

لا يمكن للإبداع أن يتطوّر في البُلدان العربيّة دون احترام الملكيّة الفكريّة واحترام حقوق المؤلّف وتطوير آليات الرّعاية الاجتماعيّة، مع التركيز أيضا على المساواة بين الجنسين، فغيابُ العنصر النّسوي فوق الخشبات وأمامها يؤثّر سلبا على قيمة الإبداع. وهنا نثمّن الأشواط التي سبقت بها تونس ولبنان.

من الأولويات أيضا الاهتمام بالتربية الفنّية لدى الشباب والأطفال ودعم وتطوير قدرات الفنّانين ومهنيى الثقافة.

الوثيقة 5: تقدير ميزانيات الدوائر المسؤولة عن الثقافة في بعض البُلدان العربيّة / ريم قاسم

| ميزانية 2019 |         | ميزانية 2018 |                 | ميزانية 2017 |                 |            |
|--------------|---------|--------------|-----------------|--------------|-----------------|------------|
|              |         |              |                 |              |                 | البلد      |
| مليار        | مليار   | مليار        | مليار بالعملة   | مليار        | مليار بالعملة   |            |
| باليورو      | بالعملة | باليورو      | المحلية         | باليورو      | المحلية         |            |
|              | المحلية |              |                 |              |                 |            |
| 15,43        | 60،03   | 13،26        | 51,4            | 11،8         | 48.7            | الإمارات   |
| 50،83        | 7،206   | 49،97        | 203،2           | 48،7         | 198             | قطر        |
| 30.09        | 12،9    | 29،16        | 12،5            | 27،3         | 11.7            | سلطنة عمان |
| 22،6         | 25.3    | 19،2         | 21،5 (بالدولار) | 18،9         | 21،2 (بالدولار) | الكويت     |

| 249،8 | 279         | 233،7 | 261 (بالدولار) | 223,8 | 250 (بالدولار) | السعودية |
|-------|-------------|-------|----------------|-------|----------------|----------|
|       | (بالدولار)  |       |                |       |                |          |
| -     | -           | -     | -              | -     | -              | العراق   |
| 7.7   | 3،25        | 8،3   | 3,5            | 8,3   | 3,5            | البحرين  |
|       | 300،346     |       | 5، 264مليون    |       | 257 مليون      | تونس     |
|       | مليون       |       | دينار          |       | دينار          |          |
|       | دينار       |       |                |       |                |          |
| 15،28 | 40،18       | 41،11 | 27،15          | 9,11  | 16             | الجزائر  |
| مليون | 1. 1.1      | مليون | t. t.t         | مليون | 1. (1          |          |
|       | ملیار دینار | دولار | ملیار دینار    |       | ملیار دینار    |          |
| دولار |             |       |                | دولار |                |          |
| 68،5  |             | 68    |                | 67    |                | المغرب   |
| مليون |             | مليون |                | مليون |                |          |
|       |             |       |                |       |                | مصر      |
|       | 8،187       |       |                |       |                | الأردن   |
|       | مليون       |       |                |       |                |          |
|       | 36000000    |       | 25000000       |       |                | لبنان    |
|       |             |       |                |       |                |          |

# الملحق 3: ملخّص السّياسات الثقافيّة المُعلنة أو المنشورة لبعض الدول العربيّة

الإمارات العربية المتحدة:

| منذ إنشاء البلاد في عام 1971:                         | القطاع | أولويات |
|-------------------------------------------------------|--------|---------|
| - إنشاء وزارة للثقافة (1972)                          |        | الثقافي |
| - الثقافة باعتبارها ركنا لاستراتيجيات التنمية         |        |         |
| - إحداث أوّل برنامج للتنمية الثقافيّة التي اعتبرت     |        |         |
| أحد الأولويات الإستراتيجيّة للحكومة الإتحادية         |        |         |
| (2008)                                                |        |         |
| – اعتماد استراتيجيات وسياسات تستند                    |        |         |
| على تعزيز التّعاون بين الحكومة والمنظمات الإقليميّة   |        |         |
| في القطاع الثقافي                                     |        |         |
| ومن الأمثلة على ذلك برنامج دعم قطاع السياحة           |        |         |
| والثقافة في أبوظبي وبرنامج أبوظبي للثقافة والفنون     |        |         |
| - 2018: نشر وزارة الثقافة لأجندات المشاريع            |        |         |
| الثقافيّة (الإستراتيجيّة القطاعيّة الأولى على المستوى |        |         |

| الوطني، وليس على المستوى المؤسسي، بمدف تعزيز      |                  |                    |
|---------------------------------------------------|------------------|--------------------|
| التَّكامل بين مختلف أصحاب المصلحة، وتوحيد         |                  |                    |
| الأهداف.                                          |                  |                    |
|                                                   |                  |                    |
| 1. الحفاظ على الهوية الوطنيّة والتراث الثقافيّ    | أولويات الأجندات | الأجندات الثقافيّة |
| 2. توطيد العلاقات بين المجتمع والقطاع الثقافيّ    | الثقافيّة        |                    |
| 3. دعم المواهب في القطاع الثقافيّ                 |                  |                    |
| 4. توفير بنية تحتية ثقافيّة عالية الجودة          |                  |                    |
| 5. إنشاء مؤسسة ثقافيّة شاملة ودائمة               |                  |                    |
| 6. تحديث قطاع الصناعات الثقافيّة والفنّية         |                  |                    |
| 7. توطيد مكانة الثقافة في العلاقات الدولية للدولة |                  |                    |
| - وضع 70 استراتيجيّة صالحة حتى عام 2031،          | أهداف الأجندات   |                    |
| تخصُّ المواطنين والمقيمين، وكذلك جميع الفئات      |                  |                    |
| العمريّة.                                         |                  |                    |
| - تقييم الاحتياجات الإقليميّة واستهداف            |                  |                    |
| الاحتياجات الخصوصيّة لمختلف الشرائح               |                  |                    |
| الاجتماعيّة.                                      |                  |                    |
|                                                   |                  |                    |
| - وضع تشريعات لتنظيم القطاع الثقافي تتيح الدفاع   | الأولويات        | الإطار التشريعي    |
| عن حقوق الأفراد ومؤسسات القطاع الثقافي،           |                  |                    |
| وتكون قادرة على التكيّف مع مختلف السّياقات        |                  |                    |

| والتغيرات.                                           |                   |                  |
|------------------------------------------------------|-------------------|------------------|
| - تعزيز الدُّور الموحَّد لوزارة الثقافة على المستوى  |                   |                  |
| الوطني.                                              |                   |                  |
| - القوانين والقرارات التي تحكم العمل الثقافيّ على    | نماذج من القوانين |                  |
| المستوى الاتحادي أو في مستوى كلّ إمارة:              |                   |                  |
| - القانون الاتحادي بشأن المطبوعات والنشر             |                   |                  |
| (1980)                                               |                   |                  |
| - القانون الاتحادي لحماية الملكية الفكرية وحق        |                   |                  |
| المؤلف (1992)                                        |                   |                  |
| - التوقيع على اتفاقيات دولية في القطاع الثقافي،      |                   |                  |
| مثل اتفاقيات حماية حقوق المؤلف والحقوق               |                   |                  |
| المحاورة                                             |                   |                  |
| التحدّيات                                            |                   | التحدّيات والفرص |
| – تحديث الاستراتيجيات الثقافيّة القطاعيّة            |                   |                  |
| - الحفاظ على استدامة مشاريع القطاع                   |                   |                  |
| - قلة الوعي بالفرص الاقتصادية والمهنيّة التي يوفّرها |                   |                  |
| القطاع الثقافي                                       |                   |                  |
|                                                      |                   |                  |
|                                                      |                   |                  |

| الفرص:                                              |        |     |          |                    |
|-----------------------------------------------------|--------|-----|----------|--------------------|
| الفرص السياسية:                                     |        |     |          |                    |
| - تحذير وتقوية مكانة المؤسسة الثقافيّة ضمن          |        |     |          |                    |
| مؤسسات الدولة                                       |        |     |          |                    |
| الفرص الاقتصاديّة:                                  |        |     |          |                    |
| - تقوية المؤسسة الثقافيّة باعتبارها إحدى ركائز      |        |     |          |                    |
| الاقتصاد                                            |        |     |          |                    |
| - خلق فرص عمل وفرص مهنيّة بديلة وإحداث              |        |     |          |                    |
| تحوّلات في الاقتصاد الوطني من خلال السياحة          |        |     |          |                    |
| الثقافيّة والإنتاج الفنّي                           |        |     |          |                    |
| الفرص السياحيَّة:                                   |        |     |          |                    |
| - إنشاء 10 وجهات سياحيّة من بين أكثر الأماكن        |        |     |          |                    |
| جاذبيّة دوليا                                       |        |     |          |                    |
| بحالات أُخرى                                        |        |     |          |                    |
| - أثر الثقافة في المجالات الأُخرى (الصحّة والسّلامة |        |     |          |                    |
| والبيئة)                                            |        |     |          |                    |
|                                                     | وزارة  | بين | التعاون  | السياسات الثقافيّة |
|                                                     | وبقيّة |     | الثقافة  |                    |
|                                                     |        | ن   | القطاعان |                    |

| وذلك من أجل نشر الثقافة بين مختلف الشرائح            |                  |  |
|------------------------------------------------------|------------------|--|
| الاجتماعية                                           |                  |  |
| - جائزة البُردة التي تُمنح بمناسبة الاحتفال بالمولد  | البرامج والأنشطة |  |
| النّبوي الشريف مكافأة للشعراء والخطاطين              | الثقافيّة        |  |
| والرسامين من جميع البُلدان، وتحتفي بالثقافة العربيّة |                  |  |
| الإسلامية من خلال المعارض والموائد المستديرة         |                  |  |
| والعروض الفنّية.                                     |                  |  |
| + إنشاء مهرجان وصندوق البُردة لترويج الفنون          |                  |  |
| الإسلامية (الأدب وفنون الصّورة والخطّ والعمارة،      |                  |  |
| وما إلى ذلك)                                         |                  |  |
|                                                      |                  |  |
|                                                      |                  |  |
| + الإستراتيجيّة الوطنيّة لتشجيع القراءة في المجتمع   |                  |  |
| + المشاركة الفعّالة في المهرجانات والفعاليات         |                  |  |
| الثقافيّة على الصّعيدين الوطني والدولي               |                  |  |
|                                                      |                  |  |
|                                                      |                  |  |
| • البرامج والفعاليات التي تنظمها دائرة الثقافة       |                  |  |
| والسياحة:                                            |                  |  |
| القمّة الثقافيّة: تجمع سنويًا قادة القطاع الثقافيّ   |                  |  |
| والمسؤولين عنه (الفنون، التراث، الإعلام المتاحف،     |                  |  |

+ المهرجانات، مثل مهرجان التراث (الترويج للتراث الوطني)

+ المعرض الوطني للكتاب

+ أحداث ومناسبات أُخرى:

- جائزة الشارقة للثقافة العربيّة (اليونسكو)، تكافئ الشخصيات والمنظمات التي تعمل من أجل نشر الثقافة العربيّة والترويج لها

- جائزة الشارقة للشعر العربي (على المستويين الوطني والدولي)

- أيَّام الشارقة المسرحية

• أنشطة القطاع في المستوى الإقليمي

الجهات الفاعلة الرئيسية: إمارة عجمان وإمارة أم القيوين

→إثراء الإنتاج الثقافي المقدم للسكان المحلّين المتأثير على المستوى الوطني من خلال مشاريع مثل مشروع "تحدّي القراءة العربي" الذي يهدف إلى التشجيع على القراءة وزيادة الوعي بأهميته وتشرف عليه مؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، ويعتبر أحد أكبر المشاريع الثقافية على المستويين العربي

# المملكة العربيّة السعودية

- إجراء دراسات مفصّلة وتنظيم حلسات عمل مع المنظمات العاملة بالقطاع وشخصياته البارزة، وكذلك القيام بالتّحقيقات وعمليّات تحليل المحتوى حول الشّبكات الاجتماعيّة، من خلال الاعتماد على أكثر من 250 مرجعا.

## وذلك من أجل:

- التأسيس لرؤية شاملة للمشهد الثقافي السعودي ولنقاط انطلاق لصياغة استراتيجيّة ثقافيّة خاصّة بالمملكة العربيّة السعودية وإن كانت تستند على النّموذج الذي وضعته اليونسكو،

→تقسيم المؤسسة الثقافيّة إلى 16 قطاعًا فرعيّا هي: المتاحف، واللغة، والأفلام والعروض المرئيّة، والفنون البصرية، والمسرح والفنون الأدائيّة، والموسيقي، والشعر، والمكتبات، والتراث الطبيعي، والمهرجانات والفعاليات الثقافيّة، والكتب والنشر، والعمارة والتصميم الداخلي، والازياء، والمواقع الأثريّة والثقافيّة، والطّعام وفنون الطّهي

| الحالة الرّاهنة                                          | تطوير رؤية واضحة        |         |
|----------------------------------------------------------|-------------------------|---------|
| - المشاركة في المهرجانات الدولية الكبرى مثل              | للإستراتيجيّة الثقافيّة |         |
| مهرجان "كان" السينمائي و"بينالي البندقية".               | لوزارة الثقافة          |         |
| "<br>- إدراج خمسة معالم تاريخية على قائمة التراث العالمي |                         |         |
| لليونسكو                                                 |                         |         |
| - ايلاء الأهميّة للحفاظ على هذه المعالم عن طريق          |                         |         |
| التّرميم                                                 |                         |         |
| - تنمية متعاظمة للعمارة والعمران                         |                         |         |
| - تشجيع الشباب وإشراكهم في تشكيل المشهد                  |                         |         |
| الحضريّ والعمارة في المملكة العربيّة السعودية            |                         |         |
|                                                          |                         |         |
|                                                          | المرسومة لعام           | الأهداف |
|                                                          | :2030                   |         |
|                                                          | :2030                   |         |
|                                                          | - خلق بيئة ثقافيّة      |         |
|                                                          | مواتية لتنمية           |         |
|                                                          | المهارات الثقافيّة      |         |
|                                                          | والفنّية من خلال        |         |
|                                                          | توجيه ودعم              |         |
|                                                          | ,                       |         |
|                                                          | المواهب،                |         |
|                                                          | - إشراك مختلف           |         |
|                                                          | أصحاب المصلحة في        |         |
|                                                          | القطاع،                 |         |
|                                                          |                         |         |

- إنشاء المهرجانات والمتاحف، وتحويل الثقافة إلى نمط حقيقيّ للحياة - إطلاق البرامج الثقافيّة وتشجيعها اتّخاذ مبادرات خصوصيّة في محالات مثل الغناء والطبخ والعمارة ، إلخ. - على مستوى الفروع التّابعة لوزارة الثقافة: تطوير عدّة قطاعات تحت رعاية الوزارة وضمان التّنسيق بين الفروع المختلفة لتعزيزها وضمان ديمومتها. - تحقيق مساهمة للثقافة في النّاتج القومي الإجمالي

# الجزائر:

| - تشجيع الإبداع الفنّي والثقافيّ                 | الأهداف العامّة | الأهداف |
|--------------------------------------------------|-----------------|---------|
| - تصميم وتنفيذ الإجراءات التي يتعيّن اتّخاذها في |                 |         |
| القطاع الثقافيّ، بالتّشاور مع مختلف الفاعلين في  |                 |         |
| الحقل الثقافيّ،                                  |                 |         |
| - إقرار اللامركزية في الثقافة، في مستوى صنع      |                 |         |
| القرار، والأقاليم والقطاعات،                     |                 |         |
| – إضفاء الطّابع الديمقراطي على الفنون والثقافة   |                 |         |
| - حماية الملكية الفكريّة والفنّانين من خلال ضمان |                 |         |
| مستوى معيشي محترم لفائدتهم.                      |                 |         |
| - إدراج التربية الفنّية في مناهج التعليم الخاصّة |                 |         |
| بتلاميذ المدارس الابتدائية والاعدادية والمعاهد   |                 |         |
| الثانوية                                         |                 |         |
| - شفافيّة الاعتمادات المخصّصة للثقافة            |                 |         |
| - تيسير عملية إنشاء الجمعيات الثقافيّة والفنّية  |                 |         |
| المحلّية والوطنيّة                               |                 |         |

| - تشجيع القطاعين المستقلُّ والخاصُّ على العمل في                                   |                    |  |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|--|
| مجال الثقافة                                                                       |                    |  |
| - تعزيز التّفاعلات بين "الثقافة" و"السياحة" سعيا                                   |                    |  |
| إلى دعم السياحة الثقافيّة ذات القيمة المضافة العالية                               |                    |  |
| الحفاظ على الثقافة الجزائرية وتناقلها وتعزيزها                                     | الأهداف الخاصة     |  |
| باعتبارها عنصرا أساسيًا من عناصر الهوّية الوطنيّة                                  | للسياسات الثقافيّة |  |
| - وضع إطار تشريعي وهيكلي لتحقيق الحوكمة<br>الرّشيدة في المؤسسات الثقافيّة والفنّية |                    |  |
| - نشر الفنّ والثقافة في صفوف أكبر عدد من                                           |                    |  |
| المواطنين خاصّة من فئة الشباب من خلال                                              |                    |  |
| التربية الفنية                                                                     |                    |  |
| - تكافئ الفرص بين المواطنين في الحصول على                                          |                    |  |
| نصيبهم من الثقافة.                                                                 |                    |  |
| - تعزيز الوحدة مع الحفاظ على التنوّع من أجل                                        |                    |  |
| تعزيز التّماسك الاجتماعي وثقافة "العيش معا"                                        |                    |  |
| - الترويج لتراث ثقافيّ ديناميكيّ، يُمْكن أن يسهم                                   |                    |  |
| في التنمية الاجتماعيّة والاقتصاديّة للجزائر                                        |                    |  |
| - تثمين المبادلات بين الثقافات على المستويين                                       |                    |  |
| الإقليمي والدولي، والتعاون في المجال الثقافيّ، ولا                                 |                    |  |

| المبادئ     |
|-------------|
|             |
|             |
|             |
|             |
|             |
|             |
|             |
|             |
|             |
| محالات التد |
|             |
|             |
|             |

| V V                                                              |                        |                     |
|------------------------------------------------------------------|------------------------|---------------------|
| نقافي والفني                                                     | – التعليم والتدريب الن |                     |
| ننولوجيا المعلومات والاتصالات                                    |                        |                     |
| <ul> <li>والثقافية (الفنون الركحية والتشكيلية، الكتاب</li> </ul> | - التخصّصات الفنّية    |                     |
|                                                                  | والآداب والتعليم)      |                     |
| - منح السَّلطات المحلَّية الحقَّ في تقرير المسائل                | سياسة العمل مع         | السّياسات الثقافيّة |
| المتعلَّقة بالتنمية الثقافيَّة في منطقتها                        | الهيئات الحكوميّة      |                     |
| - العمل على أن تكون مديريات الثقافة والمصالح                     |                        |                     |
| الثقافيّة في محالس الولايات والمجالس الشعبيّة المحلّية           |                        |                     |
| السَّلطة الأولى المسؤولة عن التَّخطيط والتنمية                   |                        |                     |
| الثقافيّة في الولايات                                            |                        |                     |
| - منح قدر كبير من الاستقلاليّة في الإدارة والإنتاج               |                        |                     |
| فيما يتعلّق باستخدام الموارد الاقتصادية.                         |                        |                     |
| - تحديث وتطوير دور الوساطة الثقافيّة الذي                        | سياسة العمل مع         |                     |
| تضطلع به المؤسسات، ووضع برامج نقل المعرفة                        | المؤسسات والبني        |                     |
| والفنون والثقافة في صميم برامجها                                 | التحتيّة الثقافيّة     |                     |
| - المساهمة في تعزيز صورة المؤسسات الثقافيّة                      |                        |                     |
| كأماكن مفتوحة للجميع                                             |                        |                     |
| - تعزيز إدارة المؤسسات الثقافيّة من خلال الدّورات                |                        |                     |
| التدريبيّة وورش العمل والندوات الموجّهة لفائدة                   |                        |                     |

| مديري هذه المؤسسات                                                                                                                                                                                                |                               |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--|
| - إحداث هيئات ثقافيّة مهمّتها دعم المؤسسات                                                                                                                                                                        |                               |  |
| الثقافيّة الوطنيّة والمحلّية ومدّ يد المساعدة إليها من                                                                                                                                                            |                               |  |
| حلال توفير المساعدة التقنيّة و/ أو التّمويلات                                                                                                                                                                     |                               |  |
| - تشجيع المؤسسات الثقافيّة على الرّفع من حصّة                                                                                                                                                                     |                               |  |
| التَّمويل الذَّاتي في ميزانياته                                                                                                                                                                                   |                               |  |
| - تطوير البنية التحتية الثقافيّة في جميع المحالات                                                                                                                                                                 |                               |  |
| والقطاعين العام والخاصّ والمجتمع المدنيّ                                                                                                                                                                          |                               |  |
| - إشراك المجتمع المدني في تحقيق التنمية الشاملة                                                                                                                                                                   |                               |  |
| والمُستدامة                                                                                                                                                                                                       |                               |  |
|                                                                                                                                                                                                                   |                               |  |
|                                                                                                                                                                                                                   |                               |  |
| - صياغة الإجراءات الواجب اتخاذها بالتشاور مع                                                                                                                                                                      | سياسة العمل مع                |  |
| - صياغة الإجراءات الواجب اتخاذها بالتشاور مع<br>مختلف أصحاب المصلحة: المنظمات المهنية                                                                                                                             | سياسة العمل مع المحتمع المديّ |  |
|                                                                                                                                                                                                                   |                               |  |
| مختلف أصحاب المصلحة: المنظمات المهنية                                                                                                                                                                             |                               |  |
| مختلف أصحاب المصلحة: المنظمات المهنية والمؤسسات المستقلة والخاصة والشبكات                                                                                                                                         |                               |  |
| مختلف أصحاب المصلحة: المنظمات المهنية والمؤسسات المستقلة والخاصة والشبكات والمؤسسات والمنظمات غير الحكومية والجمعيات                                                                                              |                               |  |
| مختلف أصحاب المصلحة: المنظمات المهنية والمؤسسات المستقلة والخاصة والشبكات والمؤسسات والمنظمات غير الحكومية والجمعيات التطوعية والمواطنين والخبراء والباحثين ، إلخ.                                                |                               |  |
| مختلف أصحاب المصلحة: المنظمات المهنية والمؤسسات المستقلة والخاصة والشبكات والمؤسسات والمنظمات غير الحكومية والجمعيات التطوعية والمواطنين والخبراء والباحثين ، إلخ.  - تنفيذ الإجراءات بالتعاون مع المجتمع المدني. |                               |  |

### المملكة الأردنية الهاشمية:

| تثقيف الأحيال وتدريبهم على الابداع والابتكار              | الأولويات الأساسيّة   | الأولويات |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------|-----------|
| بطريقة فعّالة                                             |                       |           |
| الحفاظ على الهوية الوطنية من خلال المبادرة بتنفيذ         | مركزيّة القطاع        |           |
| مشاريع فنّية لتعزيز ونشر ثقافة مسؤولة، تُسهم في           |                       |           |
| مواجهة الظّواهر الاجتماعية السّلبية                       |                       |           |
| - التنمية الثقافيّة التي تشمل الهوّية الأردنيّة والعربيّة |                       |           |
| والإسلاميّة والإنسانيّة.                                  |                       |           |
| – تطوير البنية التحتية الثقافيّة في جميع المجالات وفي     |                       |           |
| القطاعين العامّ والخاصّ والمجتمع المدنيّ                  |                       |           |
| - إشراك المجتمع المديّ في تحقيق التنمية الشّاملة          |                       |           |
| والمستدامة                                                |                       |           |
|                                                           |                       |           |
|                                                           |                       |           |
|                                                           |                       |           |
| - تعزيز السّيادة من خلال إحياء التراث (العلوم             | الأولويّات الجغرافيّة |           |
| والآداب والفنون وغيرها)                                   | و الظّرفية            |           |
| - المحافظة على الهوية الإسلاميّة وإبرازها                 |                       |           |
| - تشجيع الإبداع في المجتمع                                |                       |           |
| - تشجيع الحرّية الثقافيّة وتدعيم الحرّية الثقافيّة        |                       |           |

| والفنية                                                |                |
|--------------------------------------------------------|----------------|
| - التّرويج للثقافة الوطنيّة من خلال النّشر والترجمة    |                |
| والفعاليات الثقافيّة والمهرجانات، إلخ.                 |                |
| - تحذير قيم الديمقراطيّة بكلّ ما تنطوي عليه من         |                |
| احترام لحقوق الإنسان والحرّيات الأساسيّة               |                |
| - تعزيز مكانة اللّغة العربيّة واستخدامها               |                |
| - اعتماد التنمية الثقافيّة أساسا للتنمية العامّة       | المبادئ        |
| والمُستدامة                                            |                |
| - توفير المناخ الملائم للإبداع في مجالات الثقافة       |                |
| - تعزيز العلاقات مع الهياكل والمنظمات الأجنبيّة        |                |
| - دعم العلماء والمفكّرين والفنّانين من خلال            |                |
| الجوائز والتّمويلات                                    |                |
| – تشجيع إنشاء مراكز بحثيَّة في القطاع الثقافيّ         |                |
| – تدريب الموارد البشريّة التّابعة لوزارة الثقافة       |                |
| - التّوزيع العادل لإنجازات التنمية الثقافيّة على المدن | تنفيذ المشاريع |
| الأردنية                                               |                |
| - تعزيز المبادلات الثقافيّة على المستوى الوطنيّ        |                |
| والعربيّ والدوليّ                                      |                |

| – الرَّفع في التَّمويلات في القطاع الثقافيّ                |          |
|------------------------------------------------------------|----------|
| - تنظيم الفعاليّات والمهرجانات.                            |          |
|                                                            | w        |
| - نقص المهارات لبعض الوظائف                                | التحديات |
| - وقف أو تأجيل المشاريع بسبب التّأخير في رصد               |          |
| التّمويلات أو نقصها                                        |          |
| - النَّقص في البنية التحتيَّة الثقافيَّة (المسارح والمراكز |          |
| الثقافيّة والمتاحف، إلخ.)                                  |          |
| - ضعف مشاركة القطاع الخاص في دعم المشاريع                  |          |
| الثقافيّة والفنّية                                         |          |
| . , .                                                      |          |
|                                                            |          |
| - الاستفادة من البرامج المحلّية والعربيّة والدولية         | الفُرص   |
| لتحسين المهارات وأدوات السّياسة الثقافيّة                  |          |
| - المشاركة الفعّالة في الأنشطة الثقافيّة الدولية           |          |
| - التّعاون والتّنسيق مع المؤسسات الإقليميّة والعالميّة     |          |
| مثل الألكسو واليونسكو                                      |          |
|                                                            |          |
| - الدَّعم الذي تُوفّره أطراف أجنبيّة لبعض مشاريع           |          |
| الوزارة                                                    |          |
|                                                            |          |
|                                                            |          |

| - التنمية الثقافيّة كأداة للإصلاح السياسيّ        | المنهجيّة           | التوجّهات |
|---------------------------------------------------|---------------------|-----------|
| والاجتماعي                                        |                     |           |
| - الخطاب الثقافي الحديث المتلائم مع السياق الحالي |                     |           |
| - القيم الموروثة عن التّقاليد الإسلاميّة والهوّية |                     |           |
| الوطنيّة                                          |                     |           |
| - رؤية الأردن للقطاع الثقافيّ (2025)              |                     |           |
| - تساهم الوزارة في تمويل منظمات المجتمع المديّ    | التّمويل            |           |
| - بعض الهيئات، مثل البلديات، تُموِّل أنشطتها      |                     |           |
| الثقافيّة الخاصّة. وبالمثل بالنّسبة لبعض منظمات   |                     |           |
| القطاع الخاصّ.                                    |                     |           |
| - تُشارك العديدُ من مؤسسات القطاع الخاص           | دور المحتمع المدنيّ |           |
| بشكل واضح في تطوير القطاع الثقافي، من ذلك         | والقطاع الخاص       |           |
| على سبيل المثال مؤسسة عبد الحميد شومان            |                     |           |

### اجمهورية العراق:

|                           | التّمويل                 | الأهداف | الإستراتيجيّة |
|---------------------------|--------------------------|---------|---------------|
| ، المخصّصة للتراث الثقافي | 1.الزّيادة في التّمويلات |         |               |
|                           | - تحسين الجهاز الأمنيّ   |         |               |

- تنويع الإنتاج الثقافيّ

2. تحسين الخدمات المقدّمة للجمهور

- تطوير أدوات تكنولوجيا المعلومات السمعية والبصرية في القطاع الثقافيّ

 دعم عدد أكبر من الفنّانين وإشراكهم في عمليّة نشر في الوعي الثقافيّ

إنشاء المزيد من الأسواق المخصّصة للإنتاج الثقافيّ

- إنشاء أسواق للتراث الثقافيّ

- توقيع المزيد من الاتفاقيات الدوليّة

تطوير أدوات تكنولوجيات المعلومات

 تعزيز الإطار المحدّد للترويج لأدوات تكنولوجيا المعلومات

- دعم الموارد البشرية المبدعة

رفع الوعي بأهمية الثقافة والتراث الثقافي

إيلاء المزيد من الاهتمام لاستغلال التكنولوجيات الجديدة للترويج للأنشطة الثقافية ونشرها

| - إيلاء المزيد من الاهتمام للموارد البشريّة في       |                     |  |
|------------------------------------------------------|---------------------|--|
| تكنولوجيا المعلومات                                  |                     |  |
| - تنظيم المزيد من دورات التّدريب في مجال             |                     |  |
| التكنولوجيات الحديثة                                 |                     |  |
| 1. إنشاء أكاديميّة للموسيقي                          | المشاريع المستقبلية |  |
| - بناء أكاديميّة لاستقبال خرّيجي المعاهد الموسيقيّة، |                     |  |
| تحت إشراف وزارة الثقافة                              |                     |  |
| 2. إنشاء استوديوهات تسجيل للموسيقي                   |                     |  |
| - تحسين مجال التّسجيلات السمعية                      |                     |  |
| - الشّروع في الأشغال الرّامية إلى ترميم              |                     |  |
| الاستوديوهات الحالية وإعادة تميئتها                  |                     |  |
| 3. ورشة بيت العود                                    |                     |  |
| - تحسين البنية التحتيّة والتّجهيز بالمعدّات          |                     |  |
| 4. مركز الدراسات الموسيقيّة                          |                     |  |
| - تحسين البنية التحتيّة                              |                     |  |
| 5. مدرسة الدّراسات الموسيقيّة                        |                     |  |
| - بناء الطوابق والغرف الإضافيّة                      |                     |  |
|                                                      |                     |  |

#### جمهورية مصر العربية:

| - مشروع القيم الإيجابيّة وينقسم إلى 3                  | المشاريع المقترحة |
|--------------------------------------------------------|-------------------|
| مشاريع:                                                |                   |
| القيم الشخصيّة: الصّدق والطّموح وروح                   |                   |
| الابتكار                                               |                   |
| القيم المتعلَّقة بالآخر: الثَّقة والتَّعاون والتَّسامح |                   |
| قيم الهوّية: الانتماء الوطنيّ واحترام القوانين         |                   |
| والملكية                                               |                   |
| - مشروع مكافحة التطرّف الفكريّ ويتفرّع                 |                   |
| إلى 4 مشاريع:                                          |                   |
| – نشر الثقافة والفنّ                                   |                   |
| – تنمية روح المواطنة                                   |                   |
| ثقافة النّجاح والطّموح                                 |                   |
| ثقافة الحوار والدّمج                                   |                   |
| - مشروع المساواة الثقافيّة ويتفرّع إلى 3               |                   |
| مشاريع:                                                |                   |
| - دمج المجتمع في الحياة الثقافيّة                      |                   |
| - مشروع اكتشاف ورعاية المواهب والنّخب                  |                   |

- تقييم وحماية النّخب
- تثمين المواهب المُكتشفة في المجتمع
  - مشروع القيادة الثقافيّة

تنظيم الفعاليات الثقافيّة في مصر

الانفتاح على الثقافات الأُخرى من خلال تشجيع الترجمة والتبادل الثقافي

- مشروع تطوير المؤسسات الثقافيّة
- تحديث المؤسسات الثقافية بمدف وضع استراتيجيّات جديدة => عن طريق تطوير العمل الثقافيّ وتوفير الأدوات الحديثة
  - مشروع لدعم الإنتاج الثقافيّ

توفير بيئة مواتية للإبداع الثقافي والفنّي تشجيع الاستثمار في الثقافة

زيادة الأثر الاقتصادي للثقافة

– مشروع حماية وتعزيز التراث الثقافيّ

توثيق التراث

التعليم في مجال التراث

| التراث كوسيلة لضمان التنمية المُستدامة                 |              |                   |
|--------------------------------------------------------|--------------|-------------------|
| دعم الإبداعات التي تستند إلى التراث الثقافيّ           |              |                   |
| <ul> <li>موارد بشرية وفيرة في قطاعات الفنون</li> </ul> | نقاط القُوّة | التحدّيات والفُرص |
| والإدارة الثقافيّة                                     |              |                   |
| - مؤسسات أكاديمية لتدريب الموارد البشرية               |              |                   |
| في القطاع الثقافي                                      |              |                   |
| - حضور كبير للمؤسسات الثقافيّة العاملة                 |              |                   |
| داخل وزارة الثقافة والوزارات الأُخرى،                  |              |                   |
| وكذلك في المجتمع المدنيّ                               |              |                   |
|                                                        |              |                   |
| - إطار قانوني يعود تاريخه إلى 50 عامًا                 | نقاط الضّعف  |                   |
| – نقص في الموارد الماليّة                              |              |                   |
| - التّوزيع غير المتكافئ للموارد الثقافيّة والمواقع     |              |                   |
| الأثريّة على المستوى الجغرافيّ                         |              |                   |
| - ارتفاع مُعدّل البطالة بسبب ارتفاع عدد                |              |                   |
| الموظّفين مقارنة بالاحتياجات                           |              |                   |
| - تدريب المواطنين على التعلّق ببلدهم وبموّيتهم         | - التّوجيهات |                   |
| الوطنيَّة من خلال:                                     |              |                   |
|                                                        |              |                   |

| - نشر القيم الاجتماعية الإيجابيّة                |                   |  |
|--------------------------------------------------|-------------------|--|
| - اعتماد وجهات نظر تتماشى مع العالم              |                   |  |
| الحديث                                           |                   |  |
| - ضمان الإرادة الحرّة                            |                   |  |
| - ضمان الحق في الممارسة الفنّية والإنتاج الفنّي  |                   |  |
| - معرفة المواطنين بماضيهم وتراثهم الثقافيّ       |                   |  |
| التّعاون بين وزارة الثقافة والوزارات الأُخرى     | العلاقة بين وزارة |  |
| والمنظمات في القاعين العام والخاصّ               | الثقافة           |  |
| - الوزارة باعتبارها المحور المركزيّ لسياسة تنفيذ | والقطاعات         |  |
| الرَّؤية الثقافيّة (2030) بالتّعاون مع وزارات    | الأُخرى           |  |
| التعليم والسياحة والشباب والرياضة، بالإضافة      |                   |  |
| إلى المجالس الإقليمية ومنظمات المجتمع المديّ     |                   |  |

#### مملكة البحرين:

| البرامج | 1. المُشاركة المنتظمة في المعارض العربيّة      |
|---------|------------------------------------------------|
|         | للكتاب                                         |
|         | 2. المُشاركة في المهرجانات والأنشطة الموسيقيّة |
|         | 3. المُشاركة في المعارض الفنّية                |
|         | 4. المُشاركة في احتفاليات عواصم الثقافة        |

| العربية                                     |                            |
|---------------------------------------------|----------------------------|
|                                             |                            |
|                                             |                            |
|                                             | w w w                      |
| 1. تنظيم المواسم الثقافيّة المنتظمة         | التوجهات والسياسة الثقافية |
| mit milt                                    |                            |
| مثال: عيد ربيع للثقافة                      |                            |
| 2. إطلاق مشروع نقل المعارف                  |                            |
| →تعميم الوعي بفوائد الثقافة والانفتاح       |                            |
| على الآخر                                   |                            |
| 3. عقد شراكة استراتيجية مع القطاع           |                            |
| الخاصّ من خلال مشروع "الاستثمار في          |                            |
| الثقافة"                                    |                            |
| →تعزيز التّعاون بين القطاعين العام          |                            |
| والخاص                                      |                            |
| →العمل على الاستثمار في المشاريع            |                            |
| الثقافيّة                                   |                            |
| 4. إنشاء مركز عربيّ للتراث العالمي          |                            |
| →الحفاظ على التراث والمواقع التاريخيّة      |                            |
| 5. العمل على إنشاء مراكز ثقافيّة في البحرين |                            |
| والبُلدان المجاورة                          |                            |
| →تدعيم الحوار بين الثقافات وتعزيز           |                            |
| التّسامح                                    |                            |
| 6. وضع استضافة المؤتمرات العالميّة ضمن      |                            |

#### الجمهورية التونسية:

|                                                                        |        | 2  | افيّة لعام 014 | استراتجيّة السّياسة الثق |
|------------------------------------------------------------------------|--------|----|----------------|--------------------------|
| الأهداف:                                                               | القطاع | في | الاستثمارات    | المحاور                  |
| - تشجيع الدّعم الماليّ للمشاريع والاستثمار<br>في الثقافة               |        |    | الثقافي        |                          |
| ي النفاقة - العمل على تحقيق اللاّمركزية في القطاع                      |        |    |                |                          |
| من خلال تنويع مصادر التّمويل<br>- لعب دور الوسيط المتخصّص بين المشاريع |        |    |                |                          |

| - توقيع عدد من الاتفاقيات بين المؤسسة  |                           |  |
|----------------------------------------|---------------------------|--|
| التونسية لحقوق المؤلف والحقوق المجاورة |                           |  |
| وعدد من الهيئات                        |                           |  |
| العامّة أو الخاصّة.                    |                           |  |
| - إحداث مجلس المنخرطين صلب المؤسسة     |                           |  |
| التونسية لحقوق المؤلف والحقوق المجاورة |                           |  |
| - انجاز مُهمّات للرّقابة الميدانية     |                           |  |
| الأهداف:                               | المساهمة في تنمية السياحة |  |
| - إحداث مسالك ثقافيّة تخدم قطاع        | الثقافيّة                 |  |
| السياحة الثقافيّة                      |                           |  |
| - إحداث فعاليات ثقافيّة بمدف اجتذاب    |                           |  |
| السياح                                 |                           |  |
| الإنجازات:                             |                           |  |
| - تشجيع التّعاون الدولي لدعم السياحة   |                           |  |
| الثقافيّة من خلال مشاريع مثل:          |                           |  |
| نوستوي: مشروع المسالك التاريخيّة التي  |                           |  |
| تربط المواقع الأثرية في تونس وإيطاليا  |                           |  |
| هولوغرام: مقاربة فنّية من خلال إبداعات |                           |  |
| حديثة                                  |                           |  |

|                                         | T                            |           |
|-----------------------------------------|------------------------------|-----------|
| - الرَّفع في قيمة التَّمويلات المخصَّصة |                              |           |
| للفعاليات والمهرجانات الوطنيّة          |                              |           |
| - ميزانية بقيمة 10 ملايين دينار لدعم    |                              |           |
| مشروع صفاقس عاصمة الثقافة العربية       |                              |           |
| 2016                                    |                              |           |
| – المُشاركة في معارض بالخارج            |                              |           |
| (نيويورك، هولندا)                       |                              |           |
|                                         |                              |           |
|                                         |                              |           |
| إجماليّ ميزانية عام 2014: 177.809       | تطور الميزانية فيما بين عامي | الميزانية |
| مليون دينار                             | 2015, 2014                   |           |
| إجماليّ ميزانية عام 2015: 192.957       |                              |           |
| مليون دينار                             |                              |           |
| الفارق: 15.148 مليون دينار              |                              |           |
| نقاط الضّعف:                            | صون التراث ودمجه في          |           |
| الحاجة إلى موارد بشريّة ومادية ضحمة غير | التنمية المُستدامة           |           |
| متوفّرة حاليًا                          |                              |           |
| → تراث مهدّد وعرضة للإعتداء             |                              |           |
| والنّهب والانتهاكات.                    |                              |           |
| الإجراءات:                              |                              |           |

|          |         |    | -الحماية والامن |       |
|----------|---------|----|-----------------|-------|
| الأثريّة | المواقع | في | الأمن والحراسة  | نعزيز |

=> 400 عون مؤقّت مخصّصون لهذا الغرض.

- إنشاء حلية للحماية والحراسة داخل المعهد الوطني للتراث تحت إشراف مسؤول سام متخصص في الأمن

=> وضع استراتيجية شاملة للحماية والوقاية.

- تركيز 120 حوض زهورً من الحجم الكبير + 50 جهازًا للكشف عن المعادن في المتاحف الأكثر زيارة + تركيب كاميرات مراقبة في نقاط الاستقبال في المواقع الأثرية الرئيسية مثل تلك الموجودة في الجم وسوسة وقرطاج.

=> تفادي أيّ اقتحام أو دخول غير مشروع لهذه المواقع

- تركيب معدّات الإضاءة الفنّية في أربعة مواقع وهي قرطاج وبيرصا ومعبد "التوفيت" والموانئ البونيقيّة.

| - تنظيم يوم مفتوح مع وكالات السَّفر       |        |           |         |                   |
|-------------------------------------------|--------|-----------|---------|-------------------|
| الدولية الممثّلة في تونس للتّعريف بالتراث |        |           |         |                   |
| الثقافي لمتحف باردو.                      |        |           |         |                   |
| - تحديث الدليل السياحي لمتحفي باردو       |        |           |         |                   |
| و سو سة.                                  |        |           |         |                   |
|                                           |        |           |         | استراتيجيّات 2016 |
| التّدابير:                                | وبرجال | بالمبدعين | العناية |                   |
| - بدء المشاورات بين الوزارات المعنيّة     |        |           | الثقافة |                   |
| (الشؤون الاجتماعيّة والماليّة)            |        |           |         |                   |
| => الزّيادة في المعاش الشّهري للمبدعين    |        |           |         |                   |
| ورجال الثقافة المنخرطين في صندوق          |        |           |         |                   |
| الضمان الاجتماعي.                         |        |           |         |                   |
| - تعديل المرسوم المتعلّق بشروط تدخّل      |        |           |         |                   |
| صندوق التشجيع على الإبداع الأدبي          |        |           |         |                   |
| => تغطية العجز الهيكلي لنظام الضمان       |        |           |         |                   |
| الاجتماعي للفنّانين والمبدعين عن طريق     |        |           |         |                   |
| تحويل اعتمادات مالية إلى هذا الصندوق      |        |           |         |                   |
| - إبرام إتّفاق مع المستشفى العسكري        |        |           |         |                   |
| يسمح للمبدعين بالحصول على الرّعاية        |        |           |         |                   |

| الصحّية بهذه المؤسسة.                         |                              |  |
|-----------------------------------------------|------------------------------|--|
| - الزّيادة في القروض المخصّصة للمبدعين        |                              |  |
| من 80 ألف دينار إلى 130 ألف دينار،            |                              |  |
| كجزء من برنامج دعم المبدعين والفنّانين        |                              |  |
| - وضع قانون أساسي مهني للفنّانين              |                              |  |
| ومراجعة الهيكل القانونيّ المتعلّق بإسناد      |                              |  |
| البطاقة المهنيّة لمختلف أصناف الفنّانين.      |                              |  |
| التّدابير:                                    | الإنقاذ الفوري للرّصيد       |  |
| - جرد الرّصيد وفقا للمعايير الدولية المعتمدة  | الوطني للأعمال التشكيليّة    |  |
| في المتاحف الدولية.                           | المقتناة من قبل الوزارة      |  |
| - تسريع عمليّة نقل هذا الرّصيد إلى فضاء       |                              |  |
| يستجيب لمعايير حفظ الأعمال الفنية.            |                              |  |
|                                               |                              |  |
| يصل عدد دور الثقافة إلى 220 من بينها          | تحسين النّشاط في دور الثقافة |  |
| 70 فقط تتوفّر على ظروف عمل ملائمة.            |                              |  |
| التّدابير المتّخذة:                           |                              |  |
| - إطلاق برنامج ترميم 70 مؤسسة ثقافيّة         |                              |  |
| - تفعيل اتّفاقيات الشّراكة بين وزارات         |                              |  |
| التربية والتعليم العالي والبحث العلمي والمرأة |                              |  |
| والطفولة                                      |                              |  |
|                                               |                              |  |

الملحق 4: العناصر المدرجة في قائمة التراث العالمي (الثقافيّة والطبيعيّة والمزدوجة لغاية عام 2018م)

| البلد | التراث                  | تاريخ التسجيل |
|-------|-------------------------|---------------|
| تو نس | • الحديقة الوطنية بإشكل | 1980          |
|       | • مدينة تونس            | 1979          |
|       | • موقع قرطاج الأثري     | 1979          |

| 1979 | • مدرج الجم                                          |         |
|------|------------------------------------------------------|---------|
| 1985 | • مدينة كركوان البونيّه ومقابرُها                    |         |
| 1988 | • مدينة سوسة                                         |         |
| 1988 | • القيروان                                           |         |
| 1997 | • دقة / ثقة                                          |         |
| 2016 | • حديقة سانجانيب مارين الوطنيّة ومنتزه خليج دونجوناب | السودان |
|      | مارين الوطني –جزيرة موكوار                           |         |
| 2003 | • حبل البركل ومواقع منطقة النبطان                    |         |
| 2011 | • المواقع الأثريّة في جزيرة مروي                     |         |
|      |                                                      |         |
| 1979 | • مدينة دمشق القديمة                                 | سوريا   |
| 1986 | • مدينة حلب القديمة                                  |         |
| 1980 | • مدينة بُصرى القديمة                                |         |
| 1980 | • موقع تدمر                                          |         |
| 2006 | قلعتا الفرسان (الحصن) وصلاح الدّين الأيّوبي          |         |
| 2011 | • القرى القديمة في شمال سوريا                        |         |
|      |                                                      |         |

|       | • مدينة الصويرة (مغادو سابقا)                         | 2001 |
|-------|-------------------------------------------------------|------|
|       | • مدينة مكناس التاريخيّة                              | 1996 |
|       | • الموقع الأثري وليلي "فولوبيليس"                     | 1997 |
|       | • مدينة تطوان (تيطاوين السّابقة)                      | 1997 |
|       | • مدينة مزاكان البرتغاليّة (الجديدة)                  | 2004 |
|       | • الرباط، العاصمة الحديثة ومدينة تاريخيّة: تراث مشترك |      |
|       |                                                       | 2012 |
| ليبيا | • موقع لبدة الأثريّ "لبتيس ماغنا"                     | 1982 |
|       | <ul> <li>موقع صبراتة الأثري</li></ul>                 | 1982 |
|       | • موقع تدرارت أكاكوس للرّسومات الصخريّة               | 1982 |
|       |                                                       | 1985 |
| لبنان | • عنجر                                                | 1984 |
|       | • بعلبك                                               | 1984 |
|       | • جبيل                                                | 1984 |
|       | • صور                                                 | 1984 |
|       | • وادي قاديشا أو الوادي المقدّس وحرش أرز الرّب        | 1998 |
|       |                                                       |      |

| الأردن   | • مدينة القدس القديمة وجُدرانما (موقع اقترحه الأردن) |      |
|----------|------------------------------------------------------|------|
|          | • البتراء                                            | 1981 |
|          | • قصير عمرة                                          | 1985 |
|          | • أمّ الرّصاص (كاستروم ميفعة)                        | 1985 |
|          | • محميّة وادي رم الطبيعيّة                           | 2004 |
|          | • موقع المعموديّة بيت عنيا عبر الأردن(المغطس)        | 2011 |
|          |                                                      | 2015 |
| العراق   | • مدينة سامرّاء الأثريّة                             | 2007 |
|          | • مملكة الحضر                                        | 1985 |
|          | • آشور (القلعة الشرقيّة)                             | 2003 |
|          | • قلعة أربيل                                         | 2014 |
|          | • أهوار جنوب العراق: ملجأ للتنوّع البيولوجيّ وبقايا  | 2016 |
|          | المناظر الطبيعيّة لمدن بلاد ما بين النّهرين          |      |
| الإمارات | مواقع العين الثقافيّة: حفيت، هيلي، بدع بنت سعود      | 2011 |
|          | ومناطق الواحات                                       |      |
| مصر      | • طيبة القديمة ومقابرها                              | 1979 |
|          | • آثار النّوبة من أبو سمبل إلى فيلة                  | 1979 |

| 1993 |                 |         |
|------|-----------------|---------|
| 2008 |                 |         |
| 1980 | قلعة بيني حمّاد | الجزائر |
| 1982 | • طاسيلي ناجر   |         |
| 1982 | • وادي مزاب     |         |
| 1982 | • جميلة         |         |
| 1982 | • تيبازة        |         |
| 1982 | • تیمغاد        |         |
| 1992 | • قصبة الجزائر  |         |

# الملحق 5: المواقع الطبيعيّة العربيّة المدرجة في قائمة التراث العالميّ

| تاريخ   | الموقع                      | البلد     |
|---------|-----------------------------|-----------|
| التسجيل |                             |           |
|         | الحديقة الوطنية بارك أنقوين | موريتانيا |
|         | المحميّة الطبيعيّة بإشكل    | تو نس     |
|         | طاسيلي ناجر                 | الجزائر   |
|         | أرخبيل سوقطرى               | اليمن     |

| 2005 | وادي الحيتان | مصر |
|------|--------------|-----|
|      |              |     |

# الملحق 6: القائمة التمثيليّة للتراث الثقافيّ غير المادّي لغاية عام 2018م

| آخر آجل | سنة      | التراث الثقافي                              | البلد              |
|---------|----------|---------------------------------------------|--------------------|
| للتسجيل | التّسجيل |                                             |                    |
| 2016    | 2016     | المزمار، رقصة تقليديّة بالحجاز بالعصيّ على  | السعودية           |
|         |          | إيقاع الطّبول                               |                    |
| 2015    | 2015     | العرضة النّجدية، رقص شعبيّ ودقّ على الطّبول |                    |
|         |          | وأهازيج شعرية                               |                    |
| 2017    | 2017     | القطّ العسيري، زخرفة حائط تقليدية لنساء     |                    |
|         |          | عسير                                        |                    |
|         | 2015     | القهوة العربيّة، رمز للكرم                  | السعودية/الامارات/ |
|         |          |                                             | عُمان/قطر          |
| 2017    | 2017     | المُمارسات والمهارات والمعرفة المُرتبطة     | الجزائر            |
|         |          | بمجموعات إمزاد من الطوارق في الجزائر        |                    |
| 2013    | 2013     | أهليل غرارة والعادات المُرتبطة بما          |                    |
|         |          | عادات وطقوس ومراسم السّبيبة في واحة جانت    |                    |
|         |          | بالجزائر                                    |                    |

### قَاتُمَةَ اللَّتِرَاكَ مْهُولِهُمَّ اللَّهِ عَلَا لِلَّهِ يَصِيعُهِ إِلَى إلْمُوضِ وَعَلَجِكَا لِحَوْلِية عام 2018م

| 2018 | 2018 | ماء | بكيالي | المُرتبطة | والمهارات   | المعارف  | الجحزائر |
|------|------|-----|--------|-----------|-------------|----------|----------|
|      |      |     |        | کلت       | بتوات وتيدي | الفقارات |          |

# الملحق 7: العناصر المدرجة في السجلّ الدولي لذاكرة العالم لغاية عام 2017م

| البلد   | التراث                                                     | تاريخ التسجيل |
|---------|------------------------------------------------------------|---------------|
| الجزائر | مخطوط " المستملح من كتاب التكميلة"                         | 2017          |
| المغرب  | كتاب العبر وديوان المبتدإ والخبر                           | 2011          |
|         | مخطوط الزّهراوي في علم الجراحة                             | 2017          |
| تو نس   | نصّ إلغاء العبوديّة في تونس 1840-1846                      | 2017          |
|         | القرصنة والعلاقات الدولية في الإيّالة التونسيّة في القرنين | 2011          |
|         | الثَّامن عشر والتَّاسع عشر                                 |               |
| مصر     | مجموعة مخطوطات المصحف المملوكي بالمكتبة الوطنية            | 2013          |
|         | المصرية                                                    |               |
|         | أحكام السّلاطين والأمراء                                   | 2015          |
|         | مجموعة المخطوطات الفارسيّة (تحتوي على منمنة الشّاهنامة     | 2007          |
|         | ذاكرة قناة السّويس                                         | 1997          |
| عُمان   | أسرار المعدن في مخطوط العلوم البحريّة                      | 2017          |
| لبنان   | الأبجديّة الفينيقيّة                                       | 2005          |

| 2005 | المسلاّت واللّوحات التذكاريّة لنهر الكلب بجبل لبنان |          |
|------|-----------------------------------------------------|----------|
| 2003 | أقدم نقوش إسلاميّة (بالخطّ الكوفيّ)                 | السعودية |

# الملحق 8: عناصر مدرجة في قوائم التراث العالميّ المُهدّد بالخطر لغاية عام 2017م

| البلد  | العنصر التراثي                                    | التاريخ |
|--------|---------------------------------------------------|---------|
| اليمن  | • مدينة شبام القديمة والأسوار المحيطة بما         | 2015    |
|        | • مدينة صنعاء القديمة                             | 2015    |
|        | • مدينة زبيد التاريخيّة                           | 2000    |
| سوريا  | مدينة حلب القديمة                                 | 2013    |
|        | • مدينة بُصرى القديمة                             | 2013    |
|        | • مدينة دمشق القديمة                              | 2013    |
|        | • قلعتا الفرسان (الحصن) وصلاح الدّين الأيّوبي     | 2013    |
|        | • موقع تدمر                                       | 2013    |
|        | القرى القديمة بشمال سوريا                         | 2013    |
| فلسطين | • مهد ولادة يسوع المسيح: كنيسة المهد وطريق        | 2012    |
|        | الحجَّاج، بيت لحم                                 |         |
|        | • موقع فلسطين أرض الزّيتون والكروم موقع ثقافيّ من |         |
|        | جنوب القدس، بتير                                  | 2014    |

|      | • مدينة الخليل القديمة                  |                          |
|------|-----------------------------------------|--------------------------|
| 2017 |                                         |                          |
| 2016 | مدينة غدامس القديمة                     | ليبيا                    |
| 2016 | • الموقع الأثري في سيرين                |                          |
| 2016 | • موقع لبدة (ليبتس ماجنا) الأثريّ       |                          |
| 2016 | • موقع صبراتة الأثريّ                   |                          |
| 2016 | • موقع تدرارت أكاكوس للرّسومات الصخريّة |                          |
|      |                                         |                          |
| 1982 | • مدينة القدس القديمة وأسوارُها         | فلسطين باقتراح من الأردن |
| 2001 | • أبو مينا                              | مصبر                     |
| 2015 | • آشُور (القلعة الشرقيّة)               | العراق                   |
| 2015 | • مدينة الحضر الأثريّة                  |                          |
| 2007 | • مدينة سامرّاء الأثريّة                |                          |

### المراجع المكتوبة ومواقع الإنترنت (مُنتقيات)

- اتجاهات، التّقارير السنويّة الخاصّة بالسّياسات الثقافيّة في المنطقة العربيّة (باللّغة الإنجليزيّة).
- الحاج على (حنان) وآخرون، مدخل للسياسات الثقافيّة في العالم العربيّ، القاهرة، المورد الثقافيّ ودار شرقيّات، 2010، 391 ص. (باللغة العربيّة).
- السّياسات الثقافيّة في المنطقة العربيّة، الملامح الخاصّة بكلّ بلد من البُلدان العربيّة حسب السّنة (باللّغة

- بلعربي (علي)، السّياسات الثقافيّة التي نبتغيها، تونس، إصدارات سحر، 2017، 358 ص. (باللّغة الفرنسيّة).
- بلهادي (حبيب) وآخرون، تشريع للثقافة، المورد الثقافيّ (المجموعة التونسيّة للسياسات الثقافيّة)، تونس، 2017، 103 ص. (باللّغة العربيّة).
- دراجيشيفيتش (إيلينا)، السيّاسات الثقافيّة في الدول العربيّة: الرّهانات الناشئة، المهن الناشئة، جمعية مارسيل هيتر للديمقراطيّة الثقافيّة، 2010، 5 ص.
- عزوزي (أحمد أمين)، الوضع الرّاهن في الصّناعات الثقافيّة والإبداعيّة في تونس: إمكانات كامنة، دراسة أحريت لصالح بنك تونس العربي التونسي (BIAT)، تونس، 2018، 70 ص. (باللّغة الفرنسيّة)
- كسّاب(عمار)، التّشريعات واللّوائح الترتيبيّة الثقافيّة في الجزائر (2002-2012)، الجزائر، 2013، راجع:
- مهدي (مريم)، السياسات الثقافية وعملية التنمية في العالم العربي: تحليل لمجموعة من المؤشّرات، أطروحة دكتوراه في العلوم السياسية، باريس، جامعة باريس ديكارت، 2014، 703 ص. (باللغة الفرنسية).
- يازجي (رنا)، المهارات والمعارف والإحتياجات، العمل في المجال الثقافي في المنطقة العربيّة، دراسة لحساب المنصّة الإلكترونية ثقافة ميد (باللّغة الإنجليزيّة):
  - http://www.biat.com.tn/recherches-et-analyses/recherche-economique/item/download/886\_dd3faf5243aca1590a71cb1 95064cd0b.html.

http://www.medculture.eu/library/thematic-studies/skills-

https://www.arabcp.org/page/type/17

https://www.ettijahat.org/page/type/47

https://www.google.tn/search?ei=rLzuXO3oJIS1gwfu6J7YDg&q =legislation+et+reglementation+culturelles+en+algerie&oq=LEGIS

LATION+ET+REGLEMENTATION+CULTURELLES+EN+

ALGERIE&gs\_.